
HISTORIA 396
ISSN 0719-0719

E-ISSN 0719-7969
VOL 16

N°1 - 2026
[1-30]

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

1

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía,  
Panegírico e Historiografía

Leonardo Carrera
Universidad Autónoma de Chile
leonardo.carrera@uautonoma.cl

The Vita Porphyrii of Marcus Deacon: 
between Hagiography, Panegyric and Historiography

1

Resumen

La literatura hagiográfica es un género que gozó de mucha 
popularidad durante la Antigüedad tardía y que tiene como 
propósito principal promover y remarcar la santidad del sujeto 
que describe, de manera que resulta insoslayable reparar en la 
habilidad retórica de sus autores a fin de ponderar el contenido 
histórico detrás de su propuesta de vida ejemplar. El presente 
artículo profundiza lo anterior a partir de un estudio de caso, la 
Vita Porphyrii de Marco Diácono, y busca demostrar cómo su 
compromiso afectivo tanto con Porfirio como con su esfuerzo 
por cristianizar la ciudad de Gaza habría moldeado su propia 
trayectoria vital e incidido en la forma y estructura narrativa 
de su obra. Esto implica concebir su acto de escritura como un 
modo de comunicación y de organizar ideas, es decir, como 
un discurso, para así poner de manifiesto que su descripción 
de los hechos es, al mismo tiempo, una construcción retórica, 
una operación cognoscitiva condicionada por su identidad 
subjetiva en cuanto observador. En definitiva, focalizar la Vita 
Porphyrii como discurso abre la posibilidad de demostrar que 
la historia allí recogida no mantiene una relación mimética 
con la realidad, sino que el mundo del sujeto, conformado 
por sus pasiones y esquemas valorativos e imaginativos, 
habría intervenido selectivamente sobre los datos a los que 
su experiencia le permitió acceder.

Palabras clave: Marco Diácono; Vita Porphyrii; hagiografía; 
Antigüedad tardía.

DOI: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.16-Iss.1-Art.945



2 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

Abstract

The hagiographic literature is a genre that enjoyed great 
popularity in the Late Antiquity and has the objective of 
promoting and remarking the holiness of the subject described, 
in a way that is unavoidable to consider the rhetorical skill of the 
authors to ponder the historical content behind their proposal 
of an exemplary life. This article explores the Vita Porphyrii of 
Mark the Deacon and tries to demonstrate that his affective 
commitment with both Porphyrius and the christianization of 
Gaza have shaped his own life trajectory and influenced on 
the form and narrative structure of his work. This implies that 
his act of scripture is a way of communication and organize 
ideas, that is to say, as a discourse, to put in manifest that 
his description of the events is, at the same time, a rhetorical 
construction, a cognoscitive operation conditioned by his 
subjective identity as an observer. Ultimately, focalize the Vita 
Porphyrii as a discourse opens the possibility to demonstrate 
that the history there collected doesn’t hold a direct relation 
with the reality, but with the inner world of the subject, built 
from the passions and valuative and imaginative schemes, 
would have intervened selectively on the data to which his 
experience allowed him to access.

Keywords: Mark the Deacon; Vita Porphyrii; hagiography; Late 
Antiquity.

INTRODUCCIÓN

La Vita Porphyrii episcopi Gazensis -Bíoç τοῦ Ἁγίου Πορφυρίου ἐπισκόπου 

Γάζης-, escrita por Marco el Diácono1, discípulo y amigo del santo en cues-

1	 Este trabajo se ha realizado en el marco de un Proyecto Interno de Investigación e Innovación, 
financiado por la Vicerrectoría de Investigación y Posgrado de la Universidad Autónoma de 
Chile y asignado con el código DIUA 293-2024. Agradezco a la institución antedicha el respaldo 
otorgado. Cabe precisar que, para la presente investigación, hemos seguido la versión griega 
que, sobre la base de un manuscrito de Jerusalén -y considerado el de mejor calidad, el BHG 
1570-, Henri Grégoire y Marc-Antoine Kugener ofrecen de esta biografía en su conocida edición 
crítica: Marc le Diacre, Vie de Porphyre, évêque de Gaza. París, Les Belles Lettres, 1930. Para los 
fragmentos que reproducimos en español hemos utilizado la traducción de Ramón Teja -Marco 
el Diácono. Vida de Porfirio de Gaza. Madrid, Trotta, 2008-, debido a que sigue muy de cerca la 
edición crítica ya referida. También se ha revisado la reciente edición crítica a cargo de Anna 
Lampadaridi, La conversion de Gaza au christianisme: La Vie de S. Porphyre de Gaza par Marc le 
Diacre (BHG 1570). Bruselas, Société des Bollandistes, 2016, la cual, aunque utiliza manuscritos 
desconocidos para Grégoire y Kugener y corrige partes del texto, no trae cambios sustanciales 
en el argumento ni novedades en relación con los ejemplos sobre la conversión de Gaza. Cabe 
advertir que sobre esta fuente pesa una dilatada controversia en torno a su historicidad. Esto, 
porque la versión griega que nos ha llegado no sería propiamente la original, sino la revisión 
que un escritor posterior hizo de la misma, arrogándose la libertad de seleccionar -o incluso 
agregar- los episodios que debían estar presentes en el relato definitivo, así como de omitir 
aquellos que pudo considerar irrelevantes a su fin encomiástico, quedando ordenada de tal 
manera la trama que lo que se destaca en ella correspondería, en última instancia, a lo que sería 
significativo para él y, por extensión, también para su eventual audiencia. Lo más delicado de 
este trabajo de edición es que la persona responsable de llevarlo a cabo, probablemente para no 
restarle impresión de veracidad a la obra, asumió el propio perfil del Diácono, imposibilitando



3/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

tión2, describe con excepcional meticulosidad las circunstancias y pormeno-

res de la cristianización de Gaza, tarea delicada y sujeta a muchos contratiem-

pos que, para superarlos, resultó decisivo el recurso a la fuerza y la coerción 

gracias al apoyo del poder imperial3. Ahora bien, es un hecho conocido que 

a los hagiógrafos no les interesa tanto presentar una descripción precisa de 

la realidad como sí validar la santidad de una persona a través del relato de 

su destacada conducta moral y, sobre todo, de su capacidad taumatúrgica, 

con el objetivo último de ofrecerlo como un exemplum digno de imitar o, 

al menos, de admirar. Por lo mismo, el resultado de su ejercicio narrativo 

está lejos de ser un trabajo historiográfico que facilite reconocer al sujeto en 

su individualidad, ya que lo primordial es demostrar que aquel personifica 

una abstracción que es, precisamente, la santidad, dando cuenta de un perfil 

“legendario”4, construido en buena medida sobre unos topoi literarios deter-

minados.

En consecuencia, la pertenencia de la Vita Porphyrii al género literario del 

“bios” -en su dimensión hagiográfica- es el primer elemento que se debe 

considerar para su correcto análisis y valoración histórica -más aún por el al-

cance que tuvo este género en cuanto instrumento de propaganda cultural y 

religiosa-, de modo que el presente artículo priorizará el estudio propiamente 

literario de esta obra, convencidos de que reparar en su valor como discurso 

retórico nos permitirá sopesar mejor tanto la calidad como la verosimilitud 

2	 Cf. Lampadaridi, La conversion de Gaza, pp. 12-14.

3	 Para Robert Cleve, de hecho, la opresión y el uso de la fuerza por parte del poder político es la 
razón más decisiva para explicar el éxito del cristianismo en el mundo tardoantiguo, en “The 
triumph of Christianity: Religion as an Instrument of Control”. Yuge, Tōru y Doi, Masaoki (eds.). 
Forms of Control and Subordination in Antiquity. Leiden, E. J. Brill, 1988, párrafos 13-16.

4	 Cf. García de la Borbolla, Ángeles. “La leyenda hagiográfica medieval: ¿una especial biografía?”. 
Memoria y Civilización (MyC), Vol. 5, 2002, pp. 77-99.

al lector posterior poder distinguir con exactitud el aporte de cada cual en la composición. Esta 
“doble autoría” sería la responsable, en fin, del enconado debate historiográfico en el que 
se han dado cita las más diversas perspectivas, desde aquellas que defienden una fecha de 
redacción temprana y un autor próximo -si es que no directamente involucrado- a los hechos 
que relata, hasta posturas que apelan por una fecha de composición lo suficientemente tardía 
como para que el contenido de esta biografía sea considerado pura y vana ficción. Por nuestra 
parte, y sin cerrarnos a la posibilidad de conceder cierta condición autoral al redactor posterior, 
en especial porque debemos a su particular criterio la versión “definitiva” y por todos conocida 
del texto original, nos inclinamos a pensar que el editor habría buscado primordialmente 
reconstruir la obra tal como fue diseñada en su origen, o al menos que se habría apegado lo 
más exactamente posible a la autoría original del texto intentando intervenir lo justo y preciso, 
probablemente porque el contexto en que habría efectuado esta intervención, además de ser 
más o menos próximo al acto de escritura de Marco, tampoco habría diferido en demasía en 
términos religiosos y políticos, lo que significaría que los propósitos de uno y otro -al igual 
que sus audiencias- en ningún caso entrarían en contradicción. En efecto, más allá de que 
algunos de los eventos narrados -sobre todo cuando los milagros se incorporan al curso de la 
narración para explicar el supuesto “éxito” del proceso de cristianización- posean una dudosa 
credibilidad, tenemos la seguridad de que la Vita Porphyrii es un claro reflejo del ambiente 
espiritual e ideológico en que se sitúa el episcopado de Porfirio -con sus convicciones, valores, 
mentalidades y sensibilidades-, lo que la valida como fuente de conocimiento -a la vez que 
documento insustituible- para la época que describe.



4 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

de la información histórica que nos suministra, pero también porque la críti-

ca literaria de estas fuentes ha tendido a postergarse en favor de utilizarlas 

fundamentalmente como mera evidencia de fenómenos sociales, religiosos 

o políticos5. A decir verdad, los cambios estructurales que tuvieron lugar en 

el mundo tardoantiguo parecen justificar el interés de los historiadores por 

querer advertir en la literatura de la época algún reflejo de los mismos, aun-

que al costo de prestarle escasa o nula atención a la literatura per se6. No obs-

tante, si asumimos la retórica en su más amplio sentido, esto es, como el arte 

de emplear el lenguaje de manera eficaz para persuadir7, resulta palpable que 

su uso puede distorsionar la realidad que los autores describen, por lo que 

correremos el riesgo de equivocarnos en la reconstrucción histórica de los 

acontecimientos si no anteponemos, primero que todo, un estricto análisis 

crítico a los documentos8.

LOS PROPÓSITOS DECLARADOS DEL AUTOR

Nuestro autor, ya desde las líneas prologales de su biografía9, describe a Por-

firio (ca. 347-420) como un “hombre santo”10 y “amigo de Dios”11, términos 

5	 Con respecto a esto último, vid. Johnson, Scott Fitzgerald. Greek Literature in Late Antiquity: 
Dynamism, Didacticism, Classicism. Aldershot, Ashgate, 2006, p. 6. De hecho, la carencia de 
trabajos sobre literatura griega en la Antigüedad tardía, donde el análisis literario fuese lo 
principal y no un epifenómeno, es lo que motivó la redacción del citado volumen, el cual se 
propuso comprender la literatura tardoantigua en sus propios términos y, una vez emprendido 
este tratamiento sincrónico, comenzar a pensar en las características de dicho período histórico. 
Para la idea de la historia de la literatura como el estudio del sistema de normas, estándares 
y convenciones literarias de una determinada época y no solo como resultado de fuerzas 
externas, cf. Wellek, Rene y Warren, Austin. Theory of Literature. Londres, Penguin Books, 1993 
[1963], p. 265.

6	 Cf. Cameron, Averil. “New Themes and Styles in Greek Literature, A Tittle Revisited”. Johnson, 
Scott Fitzgerald (ed.). Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism, Didacticism, Classicism. 
Aldershot, Ashgate, 2006, pp. 11-12.

7	 Cf. Lim, Richard. Public disputation, power, and social order in late antiquity. Berkeley/
Los Angeles/Londres, University of California Press, 1995, esp. p. 231. Ya Cicerón (106-43 
a.C.) expresó que la principal función de la retórica era persuadir por medio de la palabra: 
Officium autem eius facultatis -rethoricae- videtur esse dicere adposite ad persuasionem; finis 
persuadere dictione (De inventione I, 6).

8	 Vid. Torres, Juana. “Rhetoric and historical distortion: the case of Mark of Arethusa”. Sághy, 
Marianne y Schoolman, Edward M. (eds.). Pagans and Christians in the Late Roman Empire: 
New Evidence, New Approaches (4th-8th centuries). Budapest, CEU MEDIEVALIA, 2017, p. 79.

9	 Acerca de la importancia que poseen los prólogos de las vitae sanctorum por la información 
que sus autores nos suministran respecto a su personal consideración de porqué escriben y 
recomiendan leer -u oír- hagiografía, vid., por ejemplo Fisher, Elizabeth. “Michael Psellos on the 
rhetoric of hagiography and the Life of St Auxentius”. Byzantine and Modern Greek Studies, Vol. 
17, Nº1, 1993, p. 50.

10	 Vit. Porph. prol. 1 y 3. Para la definición de hombre santo y el destacado papel que desempeñó 
en la Antigüedad tardía, vid. el análisis -en torno a la obra de Peter Brown- realizado por 
Cameron, Averil. “On defining the holy man”. Howard-Johnson, James y Hayward, Paul Antony 
(eds.). The Cult of the Saints in Late Antiquity and the Middle Ages. Essays on the Contribution 
of Peter Brown. Oxford, Oxford University Press, 2002, pp. 27-43. Con respecto al uso de la 
palabra “hágios” y, específicamente, su relación con el término latino sanctus, vid. el clásico 
trabajo de Delehaye, Hippolyte. Sanctus. Essai sur le cult des saints dans l’Antiquité. Bruselas, 
Société des Bollandistes, 1927.

11	 Ibidem, prol. 2.



5/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

de por sí expresivos de la naturaleza hagiográfica que impregna y da sentido 

a toda su obra. Esto significa que el propósito básico del biógrafo sería pre-

sentar al personaje protagonista como poseedor de una serie de cualidades 

o características excepcionales en cuanto a su vida de piedad, cualidades que 

le habrían permitido alcanzar una vinculación privilegiada e íntima con Dios12, 

y, por ello, ser merecedor de convertirse en objeto de veneración, siendo 

esta, entonces, la razón última para que Marco decidiera llevar a cabo su acto 

de escritura. En otras palabras, su biografía nos habla de un sujeto histórico13 

que, a la vez, es definido desde un principio como un objeto de culto14, de ma-

nera que, en vez de esperar hallar una delineación precisa de los contornos 

particulares de la personalidad del santo, cabe asumirlo por lo que literaria-

mente es: una categoría arquetípica adornada con toda clase de atributos de 

excelencia, y a partir de ahí intentar lograr una aproximación tanto a los ras-

gos psicosociales del obispo-asceta como a la realidad histórica que yacería 

detrás del revestimiento hagiográfico.

Nos encontramos, por lo tanto, ante un retrato ideal o visión estilizada de 

un sujeto singular, cuya supuesta excepcionalidad despertó la admiración 

de otro individuo en particular, el diácono Marco, dato en absoluto intras-

cendente porque, si Porfirio adquirió fama postrera -como lo prueba el éxito 

editorial que supuso su biografía15-, no se habría debido, en estricto rigor, a 

una presunta excelencia intrínseca, sino al entusiasmo que suscitó la descrip-

ción de su vida en otros contemporáneos. En ese sentido, la monografía de 

Marco -dado que versa sobre un único santo-, al mismo tiempo que se puede 

definir como un acto de devoción, se autoimpuso la meta de ofrecer a su 

protagonista como un objeto para la devoción. Es probable que en la materia-

lización de este propósito jugara un papel importante la decisión de nuestro 

autor relativa a concebir su biografía como un proyecto encomiástico y, en 

cuanto tal, sujeta a los artificios literarios propios de dicho género, proclives 

12	 Cf. Brown, Peter. The Cult of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity. Chicago, 
University of Chicago Press, 2015 [1981], p. 37.

13	 Al respecto, cf. Lampadaridi, La conversion de Gaza, pp. 23-25.
14	 Sobre la intención de los hagiógrafos de hacer de los santos un objeto de culto para así honrar 

su memoria, cf. por ejemplo Gregorio de Nisa (ca. 330-ca. 400), Oratio in laudem fratris Basilii 
15; 56; 57; 60; Jerónimo de Estridón, Vita Hilarionis 38. Respecto a la posibilidad real de llegar 
a tributar veneración a ciertos individuos únicamente a través del relato de sus vidas, cf. el 
testimonio personal que ofrece Agustín de Hipona en Confessiones [en adelante: Conf.] IV, 14, 
21-23; 16, 28.

15	 Este éxito se infiere por la diversidad idiomática que poseen los manuscritos conocidos de 
la presente biografía, pues, además de la versión griega, existe una versión en georgiano 
conservada en un manuscrito de los siglos VI-VII que, a su vez, parece ser una traducción de un 
original perdido en siríaco. Por otra parte, aunque es cierto que esta obra vino a ser traducida 
al latín recién en 1556 por el erudito francés Gentian Hervet (1499-1584), el caso es que “desde 
entonces no dejó de atraer la atención de los estudiosos por la precisión y el pintoresquismo 
de sus informaciones, recibiendo todo tipo de elogios”, Teja, Marco el Diácono, p. 16.



6 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

a resaltar la virtuosa vida del personaje principal. Marco, en efecto, define 

su biografía como un “elogio”16 y, de hecho, utiliza los topoi habituales del 

encomio, como afirmar la imposibilidad de “narrar todas las acciones de un 

hombre tan digno de ser celebrado, que son numerosas” y que, en razón de 

su excepcionalidad, podrían parecer increíbles a la audiencia17. Así, resuelve 

concentrar su relato en aquel momento de extrema dificultad en la vida del 

santo que supuso el despliegue de una serie de hechos sobresalientes: nos 

referimos, claro está, a su lucha contra la “ειδωλομανία” al frente de la prela-

tura de Gaza.

Por eso hemos dicho que la obra hagiográfica de Marco, más que una bio-

grafía en sentido estricto, cabe definirla como una imagen o retrato18, pues 

aunque incorpore ciertos elementos de la vida personal de su personaje 

-el mismo capítulo que sigue al prólogo de la Vita Porphyrii ofrece datos 

estrictamente vitales, como si de una biografía cualquiera se tratase-, el nú-

cleo central versa sobre un momento muy concreto de su existencia19 -los 

primeros años de su actividad episcopal, desde 395 al 407-, etapa en la cual 

su actuación habría contado -siempre según Marco- nada menos que con el 

auxilio y la intervención divina hasta lograr establecer el orden en el seno 

de su Iglesia. Es decir, más que abordar al protagonista en su evolución, se 

concentra en lo que sería la “plenitud” de su itinerario espiritual y de su con-

sagración a Dios, girando casi toda la información de los hechos de su vida 

en torno a este momento definidor de su condición de cristiano ejemplar y 

excepcional, mientras que las situaciones anteriores y posteriores queda-

rían reducidas a un muy segundo plano; de hecho, los últimos años de la 

vida de Porfirio, desde 407 hasta el 420, Marco los resume en apenas unas 

cuantas líneas.

16	 Vit. Porph. prol. 3.
17	 Idem.
18	 En realidad, el mismo género biográfico comenzó en la Antigua Grecia a modo de “retratos” 

en lugar de “vidas” estructuradas cronológicamente -bastaría pensar, por ejemplo, en los 
conocidos retratos socráticos de Platón y Jenofonte-. Siglos más tarde, Plutarco pasaría a 
la historia justamente por desarrollar el género biográfico a través de sus conocidas Vidas 
paralelas, las que le reportaron fama y popularidad ya en la misma Antigüedad. Es más, de 
manera similar a sus predecesores, Plutarco tampoco dudó en presentarse a sí mismo como 
un “pintor” que realzaba los rasgos más característicos de sus personajes, esto es, sus virtudes 
y vicios. Para un análisis más profundo sobre la biografía filosófica en el siglo IV a. C., vid. 
Momigliano, Arnaldo. The Development of Greek Biography (Expanded edition). Cambridge, 
Harvard University Press, 1993 [1971], cap. III. Para el comentario de Plutarco, vid. Balmaceda, 
Catalina. “La Antigüedad clásica: Grecia y Roma”. Aurell, Jaume; Balmaceda, Catalina; Burke, 
Peter y Soza, Felipe. Comprender el pasado. Una historia de la escritura y el pensamiento 
histórico. Madrid, Akal, 2013, pp. 38-39.

19	 Según Averil Cameron, este enfoque selectivo en el individuo, más que en los eventos históricos 
de los que habría formado parte, se trataría de una estrategia retórica típica de la biografía. Cf. 
Cameron, Averil. “Form and Meaning: The Vita Constantini and the Vita Antonii”. Hägg, Tomas 
y Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los 
Angeles/Londres, University of California Press, 2000, pp.72-88.



7/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

La magnitud de esta gesta, por otra parte, explicaría en buena medida otro 

de los objetivos declarados por Marco: no dejar en el olvido el recuerdo 

de Porfirio20; como la tradición oral va sufriendo embates con el paso del 

tiempo, alterándose progresivamente hasta corromperse de manera irreme-

diable, la redacción de su escrito es presentada casi como un imperativo 

ético21. Es decir, Marco explicita su preocupación en torno a que la memoria 

del obispo de Gaza, además de caer en la indiferencia, se distorsione, y en 

esta aprensión nos proyecta su autoimagen como la persona más indicada 

para escribir esta biografía, ya que ha sido testigo presencial de la virtud de 

su protagonista22, llegando a compartir con él una parte significativa de su 

trayectoria vital23. Por consiguiente, podríamos afirmar que nuestro autor 

inscribe su hagiografía dentro del marco más amplio del género historio-

20	 La escritura, en ese sentido, se alza como un espacio de segura memoria que permitiría que 
siempre estuviera “vivo” el recuerdo del santo. Dicho de otro modo, la decisión de dejar 
por escrito la vida de Porfirio se debería a la importancia que su autor, al igual que otros 
contemporáneos, le concedía a este formato, toda vez que garantizaba la conservación de la 
memoria, que preservaba y a la que dotaba de una apariencia de inmortalidad. Acerca de la 
pertinencia de la escritura en cuanto mecanismo de preservación de la memoria, vid. p. ej.: 
Lactancio, De ira Dei 4, 9 -en una diatriba sobre Epicuro, señala que el filósofo griego tomó la 
decisión de dejar por escrito ciertas materias justamente “para perpetua memoria”-. Basilio de 
Cesarea, Homilia in Gordium martyrem [en adelante: HGord.] 2 -el autor reconoce que el paso 
del tiempo y la tradición oral distorsionan los hechos y alteran la verdad-. Gregorio de Nisa, 
Vita Macrinae [en adelante: Vit. Mac.] prol. 1, 3, el Padre Capadocio confiesa que se decidió 
a escribir la historia de su hermana Macrina para que su vida no quedase en el olvido como 
consecuencia, igualmente, del paso del tiempo.

21	 Cf. Vit. Porph. prol. 1-2. Marco, incluso, se interpela a sí mismo con cierta dureza: Ποίαν γὰρ 
οὐκ ἂν δικαίως παράσχω δίκην μὴ παραδιδοὺς συγγραφῇ βίον τοιούτου θεοφιλοῦς ἀνδρός, βίον, 
φιλοσοφίας διδάσκαλον, τοῦ τὴν ἐν οὐρανῷ πολιτείαν ἐζηλωκότος [“¿No merecería yo un justo 
castigo si no escribiese la vida de un hombre tan amigo de Dios, maestro de filosofía y que 
ha imitado la forma de vida -πολιτείαν- del cielo?”]. Tal como precisa Ramón Teja, politeia es un 
“término tomado del vocabulario político griego para indicar la ‘constitución’ de una polis. Se 
generalizó en la literatura cristiana como sinónimo de ascetismo, es decir, la forma de vida de 
los monjes”, Marco el Diácono, p. 75, n. 3.

22	 Como es sabido, la condición de testigo presencial fue una de las estrategias metodológicas más 
utilizadas en la historiografía antigua para hacer patente al lector cómo y de dónde se había sacado 
la información a fin de sustentar, en última instancia, la veracidad de lo que se narraba, aspecto 
que ningún escritor con vocación de historiador podía dejar pasar por ser la nota más distintiva 
de la Historia frente a otros géneros literarios en boga en la Antigüedad, como, por ejemplo, la 
tragedia o la poesía. Ya Heródoto (484-425 a. C.) recogió sus “averiguaciones” principalmente 
de lo que él mismo había podido observar en el curso de sus viajes -y si no lograba obtener 
información en primera persona, lo hacía a través de fuentes orales, las que supuestamente 
también habían sido testigos presenciales-. Tucídides (ca. 460-ca. 396 a. C.), por su parte, destaca 
por ser el primer historiador que se propuso narrar acontecimientos contemporáneos a sí mismo, 
lo que lo convierte, de hecho, en testigo presencial de gran parte del conflicto por él descrito -y, 
al igual que Heródoto, cuando no lo es, suele recurrir a otros testigos oculares vivos-, lo cual le 
dio -y le continúa dando- una enorme autoridad y credibilidad como historiador. No sorprende, 
por lo mismo, que siglos después Polibio (200-118 a. C.) insistiera en señalar -como lo hará 
también, ya en el segundo siglo de la era cristiana, Luciano de Samosata (125-181 d. C.)- que 
era la experiencia y conocimiento que el historiador poseía de los sucesos que narraba lo que, 
además de otorgarle autoridad al relato, justificaba la manera con que el historiador intentaba 
persuadir a su audiencia de ser la persona más apta para contar esa historia. Al respecto, vid. 
Balmaceda, “La Antigüedad clásica”, esp. pp. 12-13, 24, 31 y 33.

23	 Vit. Porph. prol. 3.



8 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

gráfico24. El mismo hecho de que confiese su inquietud porque las acciones 

de su héroe parezcan “increíbles” a la mayoría de su audiencia -exhortán-

dola abiertamente a que no duden lo por él escrito25-, pone de manifiesto 

que su intención es relatar acontecimientos tenidos como veraces26, esto es, 

considerados como hechos históricos que ocurrieron en un tiempo-espacio 

determinado y de los que su obra pretende dejar constancia, puesto que, de 

lo contrario, la memoria colectiva en torno al recuerdo del santo correría el 

riesgo de perderse27.

La estrecha relación entre biógrafo y biografiado sugeriría, entonces, que el 

deseo de perpetuar la memoria de Porfirio -para así, en último término, hon-

rarla y venerarla, propendiendo a que su recuerdo permanezca en lo posible 

imborrable- habría sido el fin primordial perseguido por Marco a través de 

su acto de escritura -es decir, hacer de la Vita Porphyrii un monumentum28-, 

justificando este propósito, en esencia personal, en base a una utilidad co-

lectiva señalada repetidamente por toda hagiografía: edificar a los lectores y 

oyentes29. En efecto, esta intención edificante y moralizadora se trata de uno 

de los rasgos tópicos más reconocibles de las vitae sanctorum. Con todo, el 

hecho de que estas “vidas” fuesen utilizadas, básicamente, como un instru-

mento de edificación y enseñanza, en ningún caso fue un proceder que se li-

mitara única y exclusivamente a la producción hagiográfica, ya que también 

la narración histórica tenía como meta, además de su finalidad cognitiva e 

intelectual, ser “útil”, lo que significaba que debía brindar instrucción y pro-

veer una beneficiosa guía para la conducta humana a través de la narración 

24	 Para la relación entre hagiografía e historiografía, vid. por ejemplo Velázquez, Isabel. La 
literatura hagiográfica. Presupuestos básicos y aproximación a sus manifestaciones en la 
Hispania visigoda. Segovia, Fundación Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2007, esp. 
pp. 48-49.

25	 Vit. Porph. prol. 3.
26	 Sobre la intención de veracidad dentro del género hagiográfico, cf. por ejemplo Atanasio de 

Alejandría, Vita Antonii [en adelante: Vit. Ant.] prol. 4; Basilio de Cesarea, HGord. 2; Gregorio de 
Nisa, Vit. Mac. prol. 1, 2; 39, 1-3.

27	 Ya Cipriano de Cartago (ca. 200-258) deja entrever que la práctica de anotar meticulosamente 
los aniversarios de la muerte -esto es, los dies natalis- de los mártires y luego, por extensión, 
también de los obispos, ofreció a la comunidad cristiana tanto la posibilidad como, 
especialmente, la responsabilidad de conservar la memoria de sus héroes y líderes. Vid. 
Cipriano de Cartago, Epistulae 12, 2; 39, 3. Vid. tb. Brown, The Cult of the Saints, p. 85.

28	 Acerca del objetivo de mantener el recuerdo y promover un culto determinado como elemento 
definitorio de las vitae sanctorum, vid. por ejemplo Castillo Maldonado, Pedro. Cristianos y 
hagiógrafos. Estudio de las propuestas de excelencia cristiana en la Antigüedad tardía. Madrid, 
Signifer, 2002, esp. p. 131.

29	 Vit. Porph. prol. 1: Τὸ γὰρ μνημονεῦσαι τῶν αὐτοῦ κατορθωμάτων φάρμακον ἀλεξητήριον γίνεται τοῖς 
ἀκούουσιν [“El recuerdo de sus grandes acciones será una medicina saludable para quienes las 
escuchen”].



9/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

de ejemplos morales, exempla30.

En definitiva, los tres capítulos iniciales que en conjunto forman el prólogo 

de esta biografía, nos suministran información relevante en cuanto a las mo-

tivaciones y finalidades que tuvo su autor para escribirla, al mismo tiempo 

que nos permiten reconocer que en ella convergen simultáneamente diver-

sos géneros literarios -dado que se trata de una obra manifiestamente hagio-

gráfica, concebida a modo de encomio y, a su vez, con presuntas intenciones 

historiográficas-, todos ellos articulados entre sí por el relato de la vida de 

su personaje protagonista. Resulta imprescindible no perder de vista la na-

turaleza ecléctica de nuestro escrito, porque conforme a esta circunstancia 

la descripción de Porfirio adquiere valor y significado, tanto en términos de 

“clave de lectura” para el intérprete actual, como de la fuerza persuasiva que 

pudo tener para el receptor de época tardoantigua.

LA “AGENDA OCULTA” DE MARCO DIÁCONO

Ahora bien, tampoco es suficiente reparar en los propósitos declarados de 

nuestro autor, puesto que pudo tener otras motivaciones -inclusive más “rea-

les”- para escribir la Vita Porphyrii. Esto significa que, en lugar de aceptar sin 

más los objetivos explicitados por Marco, cabe asumir la posibilidad de que 

haya “disfrazado” sus verdaderas intenciones, de modo que su acto de es-

critura estaría guiado, a su vez, por una agenda oculta31. Su interés por hacer 

de Porfirio un objeto de culto al cual encomendarse y pedir su protección e 

intercesión32, en vez de constatar que aquel ya poseía una difundida fama 

que se proyectaba social y culturalmente en la sociedad de su tiempo, más 

bien parece haber buscado la promoción de dicha repercusión mediática; de-

cimos esto porque, como la persona y papel de nuestro protagonista no han 

dejado una huella explícita en la documentación contemporánea, se podría 

30	 La centralidad de la enseñanza moral, en mayor o menor medida formulada explícitamente, 
estuvo presente en la escritura histórica desde la Antigüedad clásica hasta, por lo menos, la 
Modernidad. Así pues, la historia debía hacer algo más que contar relatos interesantes sobre 
el pasado: también debía influir en su propio presente a través de un relato que moviese a 
sus lectores a comportarse sobre la base de una determinada ética epocal. Al respecto, cf. 
Balmaceda, “La Antigüedad clásica”, pp. 13-14. De la misma autora, vid. tb. “La Antigüedad 
tardía: la historiografía cristiana y bizantina”. Aurell et al., Comprender el pasado, p. 64; Aurell, 
Jaume. “La historiografía medieval: siglos IX-XV”. Aurell et al., Comprender el pasado, pp. 97, 
104-105, 112-114; Burke, “Del Renacimiento a la Ilustración”. Aurell et al., Comprender el pasado, 
pp. 143 y 172.

31	 Sobre esta “agenda oculta” que suelen tener los biógrafos, vid. Hägg, Tomas y Rousseau, 
Philip. “Introduction: Biography and Panegyric”. Hägg y Rousseau (eds.), Greek biography and 
panegyric, p. 5.

32	 Cf. Vit. Porph. prol. 3.



10 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

sugerir que su existencia histórica tuvo, en realidad, un alcance sustancial-

mente local33. Es más, ni siquiera estamos seguros de poder aseverar que, al 

interior de la propia comunidad de creyentes donde Porfirio llevó a cabo su 

episcopado, fuera unánime su consideración como hagios aner. Respecto a 

este punto, puede ser revelador el hecho de que la persona encargada de es-

cribir su biografía no fuese un miembro originario de la comunidad cristiana 

de Gaza34, sino alguien que lo conoció previamente durante su estancia en Je-

rusalén y desde allí se trasladó junto a él a la antedicha ciudad, precisamente 

porque entre ambos se habría forjado una estrecha amistad que terminó por 

unir para siempre sus vidas35.

Por tanto, parece plausible sostener que la idea de Porfirio como “santo” 

respondería fundamentalmente a una concepción personal de Marco, de 

manera que su acto de escritura sería susceptible de concebirse como una 

estrategia retórica en sí misma, esto es, como un método o procedimiento 

de penetración social encaminado a difundir decididamente el culto del obis-

po-asceta y sancionar de iure una santidad que, a primera y simple vista, no 

pareciera provenir de un reconocimiento social de facto o espontáneo, sino 

de una especial devoción profesada particularmente por Marco36, tal como 

lo manifiesta su celo y empeño por querer dar a conocer la vida de Porfirio, 

labor que, por cierto, nuestro autor afirma haber emprendido una vez que 

aquel ya había muerto37, lo cual convierte su obra, de hecho, en un ejercicio 

de santificación post mortem, destinado a conferir carta de naturaleza a la ve-

neración de la que, en su propia visión, merecía ser objeto el fenecido obispo 

por su condición de líder y patronus innato38.

33	 Sfameni Gasparro, Giulia. “Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici e maghi: modelli 
retorici di propaganda religiosa e realtà storica”. Monaca, Mariangela (coord.). Problemi di 
storia religiosa del mondo tardo-antico: tra mantica e magia. Cosenza, Lionello Giordano, 2009, 
p. 293.

34	 Sobre la condición de los autores de las vitae hagiográficas como miembros de la comunidad 
de creyentes y, más en general, acerca de la relación entre autor, obra y auditorio, vid. 
Heffernan, Thomas. Sacred Biography. Saints and their Biographers in the Middle Ages. Nueva 
York, Oxford University Press, 1992 [1988], esp. p. 16.

35	 Vid. Vit. Porph. prol. 3.
36	 Vid. Carrera Airola, Leonardo. “La santidad como clave de lectura y justificación de las 

contradicciones. La Vita Porphyrii de Marco diácono: un caso en la Antigüedad tardía”. 
Antigüedad y Cristianismo, Vol. 42, 2025, pp. 131-160.

37	 Vit. Porph. prol. 3; 103.
38	 Quizá por eso John Haldon describe los textos hagiográficos como “una fuente peligrosa”, ya 

que siempre están informados por un programa ideológico claro, si bien no es del todo justo 
imputar tal condición exclusivamente a este género literario, ya que también se repite -aunque 
con diversos grados- en obras historiográficas e, inclusive, en crónicas. Cf. Haldon, John F. 
y Brubaker, Leslie. Byzantium in the Iconoclast Era (ca. 680-850): The Sources: An Annotated 
Survey. Nueva York, Routledge, 2016 [2001], p. 199. Vid. tb. Cameron, “New Themes and Styles”, 
p. 16.



11/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

PERFIL HISTÓRICO DEL SANTO DETRÁS DEL PROYECTO HAGIOGRÁFICO

El hecho de que la figura de Porfirio esté definida sobre la base de una serie 

de rasgos tópicos revela la importancia de las convenciones literarias, pues, 

al determinar lo que se incluía y lo que no, no solo podían afectar al estilo 

de estas obras, sino también a su contenido39. Ahora bien, eso en ningún 

caso quiere decir que los relatos hagiográficos carezcan de un valor histó-

rico importante o que no puedan aportar datos de carácter histórico útiles 

y contrastables con otras fuentes40. Por tanto, en vez de desechar, sin más, 

las vitae sanctorum como meras invenciones o narraciones ficcionales -algo 

factible de suceder cuando solo se consideran o se sobredimensionan sus 

aspectos literarios, su carácter religioso, su prominente función edificante y, 

por supuesto, la presencia de lo prodigioso-, lo que hay que intentar hacer es 

rehabilitarlas como “un tipo de narrativa histórica”41, es decir, tratar de con-

textualizarlas en el seno de las culturas de las que surgieron y, a partir de esa 

base, ver si nos logran expresar las formas de actuar y de pensar de la reali-

dad de su tiempo. A fin de demostrar la plausibilidad de aquello, permítase-

nos traer a colación un hecho en concreto de la Vita Porphyrii que produjo un 

cambio radical en la vida de su protagonista: la elección episcopal de Porfirio, 

descrita por el biógrafo bajo el esquema de un plan providencial. Colegimos 

que, tras el relato dramatizado -y, en parte, revestido de tintes novelescos y 

maravillosos-, yace un fondo histórico más o menos cercano a lo que pudo 

ser la historia real de este acontecimiento.

Porfirio fue consagrado obispo al tercer año de su ordenación presbiteral, es 

decir, hacia marzo del 39542. La razón inmediata aducida por Marco es que 

había fallecido Eneas -Αἰνείας-, su predecesor en la prelatura de Gaza y suce-

sor, a su vez, de Ireneo -Εἰρηνίων-, a quien nuestro biógrafo describe como un 

39	 Cf. Burke, “Del Renacimiento a la Ilustración”, p. 145.
40	 Velázquez, La literatura hagiográfica, p. 36. Ramón Teja, por su parte, subraya que “la 

hagiografía proporciona con mucha frecuencia información histórica muy valiosa no accesible 
en otras fuentes documentales”, en “La Vida de Porfirio de Gaza de Marco el Diácono: 
¿hagiografía histórica o invención hagiográfica?”. Blaudeau, Philippe y Van Nuffelen, Peter 
(eds.). L’historiographie tardo-antique et la transmission des savoirs. Berlín/Boston, De Gruyter, 
2015, p. 145.

41	 Balmaceda, “La Antigüedad tardía”, p. 81.
42	 Para la presente cronología, vid. Grégoire y Kugener, Vie de Porphyre, p. XXXVI.



12 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

ilustre varón que sería imposible elogiar en pocas palabras43. La referencia a 

la muerte de Eneas da pie para que Marco nos revele dos significativos datos: 

el primero tiene relación con la exigua presencia cristiana en la ciudad de 

Gaza; sus miembros eran tan pocos, declara el biógrafo, que llegaban a ser 

fáciles de contar44. Esta desventaja numérica tiene un alcance decisivo en el 

argumento de la obra, pues habría condicionado todo el accionar posterior 

de Porfirio; de alguna manera, incluso aportó al bosquejo de su particular 

ethos como obispo cristiano, del mismo modo que contribuyó a que su gesta 

se viera revestida de un carácter casi épico.

El segundo dato clave es que, tras el deceso de Eneas, se originó un prolon-

gado debate dentro de la pequeña comunidad cristiana, cuyos integrantes no 

lograban ponerse de acuerdo con respecto a la elección del nuevo obispo, 

ya que unos preferían a un representante del clero y otros a un laico. Fue tal 

la rivalidad ocasionada por este asunto que, al final, se tomó la decisión de 

acudir al metropolita de Cesarea para que él zanjara la elección. Una delega-

ción compuesta por cinco clérigos y otros tantos laicos fue la encargada de 

presentarle este requerimiento al obispo metropolitano45, quien designó a 

Porfirio en virtud, supuestamente, de una revelación divina, tras lo cual urdió 

un astuto plan para que el santo dejara Jerusalén y se encontrara con él en 

Cesarea46, ciudad donde lo consagró obispo con el beneplácito de la delega-

ción gacense que se encontraba allí presente47.

43	 Vit. Porph. 11: Μετὰ δὲ τριετῆ χρόνον τοῦ χειροτονηθῆναι αὐτόν, συμβαίνει τὸν ἐπίσκοπον τῆς 
προλελεγμένης πόλεως Γάζης ἐξελθεῖν τοῦ βίου· Αἰνείας ἦν οὗτος, ἐλάχιστον χρόνον ἐπισκοπήσας. 
Πρὸ δὲ Αἰνείου Εἰρηνίων ἦν, ὃς καὶ αὐτὸς συμπολίτης γέγονεν τῶν ἀγγελικῶν δυνάμεων· οὗ τοὺς 
ἐπαίνους ἀδύνατον ἐν παρεκβάσει γραφῆναι, ἀλλ› ἰδικῆς ἐχρῆν πραγματείας εἰς τὸ συντάξαι τὸν βίον τοῦ 
εἰρημένου ἀοιδίμου Εἰρηνίωνος, ἄλλοις δὲ συγγραφεῦσι παραχωροῦμεν τοῖς ἀκριβῶς ἐπισταμένοις τὸν 
ἐκείνου βίον. Ramón Teja es enfático en señalar que ambos obispos nos son desconocidos por 
otras fuentes. Si bien la ausencia de noticias alternas no autoriza a negar la existencia histórica 
de estos personajes, lo cierto es que, en el caso de Ireneo, queda más abierta la posibilidad de 
defender su historicidad, ya que sí contamos con una referencia que pudiese corroborarla: se 
trata de Sócrates de Constantinopla (380-ca. 440), contemporáneo de Sozomeno (ca. 400-ca. 
450) y Teodoreto de Ciro (ca. 393-ca. 458), quien en su Historia ecclesiastica testimonia que, 
cuando el emperador Joviano ascendió al trono, en el año 363, se celebró un concilio en la 
ciudad de Antioquía en el que habría estado presente, justamente, un gacense de nombre 
Ireneo. Si a este dato le sumamos, además, que Eneas fue obispo durante muy poco tiempo 
según Marco Diácono, gana fuerza la hipótesis de que el Ireneo mencionado por este último 
es el mismo de quien habla Sócrates. Vid. respectivamente: Teja, Marco el Diácono, p. 77, n. 36. 
Sócrates de Constantinopla, Historia ecclesiastica III, 25, 18.

44	 Idem: Κοιμηθέντος οὖν τοῦ προλεχθέντος ὁσίου ἀνδρός -Eneas-, συναθροισθέντες οἱ τότε ὄντες 
Χριστιανοί, ὀλίγοι καὶ εὐαρίθμητοι τυγχάνοντες.

45	 Idem: […] συναθροισθέντες οἱ τότε ὄντες Χριστιανοί […] μετὰ τῶν ἀπὸ τοῦ κλήρου καὶ βουλευσάμενοι 
ἐπὶ φανερὰς ἡμέρας τίνι ἐγχειρίσαι τὴν ἐπισκοπὴν οὐδὲν ἤνυον, φιλονεικίας κρατησάσης ἐν αὐτοῖς, τῶν 
μὲν βουλομένων τινὰς τοῦ κλήρου, ἄλλων δὲ τῶν λαϊκῶν· κατὰ γὰρ τὸν ἀληθῆ λόγον ἦσάν τινες καὶ ἐν 
τοῖς κληρικοῖς καὶ ἐν τοῖς λαϊκοῖς βίῳ καὶ σεμνότητι κεκοσμημένοι. Πολλῆς οὖν συγχύσεως γινομένης καὶ 
μηδενὸς εἰς ἔργον προβαίνοντος, τέλος συνέδοξεν πέντε τῶν κληρικῶν καὶ τοσούτους τῶν λαϊκῶν τῶν 
ἐμφανῶν ἐξελθεῖν πρὸς τὸν μητροπολίτην ἀρχιερέα καὶ αἰτῆσαι αὐτὸν ἐπίσκοπον, ὃν δἂν ἀποκαλύψῃ 
αὐτῷ τὸ πνεῦμα τὸ ἅγιον.

46	 Parece casi seguro que el metropolita de Cesarea veló sus verdaderas intenciones ante un 
eventual y presumible rechazo de Porfirio por asumir la prelatura de Gaza.

47	 Vit. Porph. 12 y 16.



13/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

En la historia del cristianismo antiguo, las disputas y divisiones motivadas 

por la elección del obispo eran un fenómeno muy frecuente, del mismo modo 

que recurrir al arbitrio de un tercero que no estuviera directamente involu-

crado con la comunidad, pero cuyo dictamen tuviera suficiente autoridad 

como para dirimir el conflicto y así poder llenar el vacío en la sede vacante48. 

El episodio narrado por Marco, en consecuencia, no es un hecho aislado, 

pero ello no significa que debamos restarle importancia. Al contrario, dada 

la condición de minoría que los cristianos tenían en Gaza y a las dificultades 

que enfrentó Porfirio en el transcurso de todo su episcopado, parece bastan-

te razonable suponer que esta elección resultaba crucial para la comunidad 

cristiana en cuestión, de manera que sus disputas serían una elocuente ex-

presión de la crisis que por entonces afrontaba y, más específicamente, de 

la gravedad de las circunstancias. No se trataba, entonces, de si el nuevo 

obispo era un representante del clero o un laico, como nos dice Marco, sino 

de que era un momento de definiciones con respecto al futuro que querían 

construir para mejor vivir.

Ciertas anomalías que acompañaron la ordenación de Porfirio confirmarían 

tanto la urgencia como la trascendencia de esta elección. Por un lado, está 

la estratagema que ideó el metropolita de Cesarea para así evitar un rechazo 

de su parte, acción que, en todo caso -y más allá de las críticas que pudiera 

merecer desde un punto de vista ético-, no comporta el aspecto más delicado 

del asunto, sino el hecho de haber consagrado obispo a un clérigo de otra 

ciudad sin el consentimiento del prelado de ésta, por ser un procedimiento 

que iba contra las normas canónicas, del mismo modo que lo era no contar 

con la presencia de, al menos, otros tres obispos vecinos49, a quienes Marco 

en ningún momento menciona.

De acuerdo con su relato, Porfirio se despidió de Prailio sin que este supiera 

el verdadero motivo de su viaje y, por consiguiente, con la equivocada cer-

teza de que iba a volver. Existe la posibilidad de que el obispo de Jerusalén 

consintiera esta elección con posterioridad, pero lo cierto es que Marco tam-

poco dice nada al respecto. Por otra parte, también cabe la eventualidad de 

que el aparente incumplimiento de los cánones sea, en realidad, fruto de la 

economía narrativa propia de un género que suele prescindir de datos muy 

específicos, aunque el constante y característico afán de nuestro biógrafo 

48	 Si Marco, entonces, alude a la idoneidad y competencia espiritual del metropolita de Cesarea, 
parece ser que lo hace con el objeto principal de respaldar este proceder. Vid. Ibidem, 12: Ἦν 
δὲ ὁ τὴν ἀρχιερωσύνην τὸ τηνικαῦτα ἐγκεχειρισμένος Ἰωάννης, ἀνὴρ καὶ οὗτος δόκιμος καὶ πάσῃ ἀρετῇ 
κεκοσμημένος.

49	 Teja, Marco el Diácono, pp. 77-78, n. 39 y 45.



14 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

por dejar un registro minucioso de, hasta los detalles más pequeños, sugeri-

ría descartar tal presunción. En definitiva, todos estos antecedentes parecen 

indicar que las extrañas circunstancias de la ordenación de Porfirio se debie-

ron, más bien, a la premura con que esta se efectuó por la compleja situación 

que atravesaba la comunidad cristiana de Gaza.

Marco, en consonancia con su proyecto encomiástico, no ahonda en estas 

circunstancias y hace ver la elección del santo casi como si estuviera inscrita 

en un plan divino: según su relato, la delegación gacense acudió al metropo-

lita de Cesarea para solicitarle como obispo a aquel que le revelase el Espíritu 

Santo50. Al oír su petición, el arzobispo les mandó ayunar y, al tercer día, ob-

tuvo la ansiada revelación proveniente del mismo Dios51. Pero la acción que 

el metropolita desplegó inmediatamente después deja entrever que, en rea-

lidad, ya tenía un conocimiento previo de él, sin que fuera imprescindible la 

mediación de alguna revelación: Porfirio fue llamado a Cesarea con la excusa 

de aclarar un problema concerniente a la interpretación de las Escrituras en 

función, precisamente, de sus dotes exegéticas, las mismas que Marco había 

descrito, en un capítulo precedente, entre las muchas cualidades que adorna-

ban la vida interior del santo52. Por lo tanto, no resulta infundado pensar que 

el metropolita estaba al tanto de la fama de Porfirio y, más específicamente, 

de algunas de las virtudes que lo habían hecho merecedor de ser el custodio 

del madero de la Cruz. Es más, cuando el santo llegó junto a Marco a Cesarea, 

este último afirma que la noticia de su arribo se expandió por toda la ciudad, 

donde ya era conocido tanto por su irreprochable género de vida como por 

su amor a los pobres53.

En otras palabras, el trasfondo providencialista con el que Marco quiso ex-

plicar su elección parece susceptible de estudiarse en base a argumentos 

históricamente verosímiles. En efecto, cuando la delegación gacense se pre-

sentó ante el metropolita de Cesarea, le extendió una inquietud que pudo ser 

determinante para que en su mente emergiera la figura de Porfirio y su deci-

sión final se decantase por él: que el nuevo obispo fuera capaz, por sus obras 

y su palabra, de hacer frente a los “idólatras”54. Porfirio, ciertamente, reunía 

los antecedentes necesarios que esta causa requería, es decir, poseía una 

50	 Vit. Porph. 11.
51	 Ibidem, 12: Ὡς οὖν παρεγένοντο πρὸς αὐτὸν οἱ Γαζαῖοι, παρεκάλουν αὐτὸν δοῦναι αὐτοῖς ἱερέα 

δυνατὸν ἔργῳ καὶ λόγῳ ἀντιτάξασθαι τοῖς εἰδωλολάτραις. Ἀκούσας δὲ εὐθέως ἐκήρυξε νηστείαν, καὶ 
μετὰ τρεῖς ἡμέρας ἀπεκάλυψεν αὐτῷ ὁ κύριος περὶ τοῦ ἀοιδίμου Πορφυρίου.

52	 Ibidem, 8.
53	 Ibidem, 14: ∆ιεδόθη δὲ εἰς πᾶσαν τὴν πόλιν ἡ παρουσία τῆς εἰσόδου ἡμῶν· ἦν γὰρ καὶ ὀνομαστὸς ὁ 

μακάριος διὰ τὸν ἄμεμπτον αὐτοῦ βίον, πολλῷ μᾶλλον διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν φιλόπτωχον.
54	 Ibidem, 12: Ὡς οὖν παρεγένοντο πρὸς αὐτὸν οἱ Γαζαῖοι, παρεκάλουν αὐτὸν δοῦναι αὐτοῖς ἱερέα 

δυνατὸν ἔργῳ καὶ λόγῳ ἀντιτάξασθαι τοῖς εἰδωλολάτραις.



15/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

serie de atributos que lo convertían en un oportuno candidato para asumir la 

complicada sede de Gaza: además de su sapiencia escriturística, cabe señalar 

que estaba familiarizado con la paideia clásica, conocimiento sobre el cual las 

biografías cristianas contemporáneas se muestran más bien ambivalentes, 

fluctuando entre la aprobación y el rechazo55. Si Marco, de hecho, menciona 

su experticia en cultura profana como una cualidad digna de mérito, se debe 

justamente al beneficio que podía obtener de ella para refutar y desmentir 

tanto a infieles como a herejes56. A decir verdad, en términos generales la cul-

tura no era el fuerte de los monjes, ya fuese por disposición natural o porque 

rechazaban cualquier expresión literaria que estuviera fuera de las Sagradas 

Escrituras57, de modo que el acervo cultural de Porfirio sí parece haber sido 

un factor que jugó a favor de su elección, especialmente porque Gaza era una 

ciudad que requería de un obispo intelectualmente preparado como para que 

el cristianismo tuviera éxito en su polémica contra los paganos.

Es indudable, por otro lado, que sacar a relucir la fama de santidad de Porfirio 

era parte del énfasis encomiástico inherente de un texto hagiográfico, pero 

los motivos que aduce Marco para justificar esta popularidad fortalecen, a 

nuestro entender, el hecho de que la elección episcopal recayera precisa-

mente en su biografiado, y, en ese sentido, no parecen estar lejos de la reali-

dad histórica, pues tanto sus credenciales monacales como su munificencia 

eran razones igual de poderosas que su privilegiada inteligencia -o inclusive 

más- para revertir el, hasta entonces, menguado destino de la comunidad 

cristiana de Gaza: la vida monástica, por una parte, es susceptible de inter-

pretarse como sinónimo de rigor y celo religioso, como expresión de una 

acendrada piedad que está dispuesta a padecer toda clase de tormentos en 

pos de su particular ideal ascético -la imitatio Christi-, y esta radicalidad, a 

todas luces, era un requisito fundamental para quien asumiera la prelatura 

de Gaza, de manera que condujera con determinación a su rebaño y lo defen-

diera enérgicamente del potencial peligro que representaban los paganos.

La labor de beneficencia para con los pobres, finalmente, también se habría 

tratado de otro antecedente importante que catapultó a nuestro santo a la 

55	 Cf. Rubenson, Samuel. “Philosophy and Simplicity: The problem of Classical Education in Early 
Christian Biography”. Hägg y Rousseau (eds.), Greek biography and panegyric, pp. 110-139. A 
decir verdad, tener un buen dominio de la paideia clásica es una aptitud que estuvo lejos de 
ser una norma entre los cultores de la vida ascética. Sin ir más lejos, la misma Vita Antonii 
-1, 2- elevaba a una categoría de virtud la idiotes del santo anacoreta. A este respecto, vid. tb. 
Sfameni, “Porfirio di Gaza”, p. 219, n. 45.

56	 Cf. Vit. Porph. 8: […] ὄντως γὰρ ἦν ἄμεμπτος ἄνθρωπος, πραότατος, ἐλεήμων, ἔχων καὶ τὸ διακριτικὸν 
τῆς θείας γραφῆς καὶ διαλύων τὰ ἐν αὐτῇ ἀπορούμενα εἰ καί τις ἄλλος (ἀλλ› οὐδὲ τῆς ἔξωθεν παιδείας 
ἦν ἄμοιρος), ἀπαντῶν καὶ ἀποστομίζων ἀπίστους καὶ κακοπίστους.

57	 Ravegnani, Giorgio. La vita quotidiana alla fine del mondo antico. Bolonia, ed. Il Mulino, 2015, 
p. 84.



16 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

sede de Gaza. Creemos acertado afirmar que su filantropía fue la principal 

responsable de la fama y estima que gozó Porfirio entre sus coterráneos al 

representar una ayuda concreta e inmediata en la vida de estos, no debiendo 

pasar mucho tiempo para que las noticias sobre su caridad se expandieran 

alrededor de toda la región; el prestigio que conllevaba esta labor lo convirtió 

en una figura relativamente conocida en Palestina, tanto como para que el 

metropolita de Cesarea pensara en él como el nuevo obispo que necesitaba 

Gaza. Pero si su filantropía fue un factor que decidió su elección, se debió es-

pecialmente a la contribución que la asistencia a los más necesitados podía 

significar para la causa cristiana: una efectiva arma de proselitismo religioso. 

Del relato de Marco se desprende, de hecho, que desde que Porfirio recibió 

su parte de la herencia familiar, todo el resto de su vida se dedicó a la bene-

ficencia, erigiéndose en una de las notas características de su episcopado, al 

mismo tiempo que en una herramienta con la cual atrajo una buena cantidad 

de paganos, captados precisamente de entre los habitantes más desfavore-

cidos del centro urbano58.

Como se puede observar, existían razonables motivos para que Porfirio fue-

se nombrado obispo de Gaza, y nos pareció oportuno dar con ellos y anali-

zarlos porque, en general, la historiografía ha mostrado escaso interés en 

este asunto, cuando en realidad no solo resultan claves para comprender su 

elección sino también para explicar su activa y enérgica conducta una vez 

que estuvo al frente de esta prelatura. En efecto, la sumatoria de su prepa-

ración intelectual, de su estatus monástico y de su filantropía podía augurar 

un futuro prometedor para la pequeña y frágil comunidad cristiana de esta 

ciudad. Estrechamente relacionado a su capacidad de beneficencia, su ori-

gen nobiliario también parece haber sido otro elemento que allanó su cami-

no a la prelatura de Gaza; el hecho de haber optado por la vida monacal no 

implicaba que había perdido conciencia de su condición aristocrática y, por 

lo tanto, debía actuar en concordancia a tal dignidad, es decir, responder a 

las exigencias y expectativas que comportaba tanto su cargo como su origen 

social, no dejándose atropellar con facilidad ante alguna ofensa ni tampoco 

demostrando un ápice de inferioridad59. Es más, la noble cuna de Porfirio 

pronosticaba la posibilidad de alcanzar una política de acuerdos con el grupo 

dirigente, extendida práctica entre los círculos más acomodados de la socie-

58	 Cf. Vit. Porph. 94. A este respecto, vid. tb. Trombley, Frank. Hellenic Religion and Christianization 
(c. 370-529). Leiden/Boston, E. J. Brill, 1993, Vol. 1, p. 201 y n. 71. Aquí el estudioso afirma lo 
siguiente: “The personal and private wealth of the bishop was (…) an important factor in the 
religious transformation of Gaza”.

59	 Cf. Lizzi, Rita. “The Late Antique Bishop: Image and Reality”. Rousseau, Philip (ed.). A Companion 
to Late Antiquity. Oxford, Wiley-Blackwell, 2009, pp. 525-538.



17/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

dad tardoantigua en pos de fortalecer lazos, amplificar redes o por simple 

solidaridad de clase. Llegados a este punto, cabe señalar que el atractivo 

añadido de Porfirio era su calidad de extranjero, pues -en teoría- garantizaba 

a su comunidad religiosa la suficiente independencia como para priorizar las 

demandas de esta por sobre los intereses de la aristocracia local, casi en su 

totalidad pagana de acuerdo con la realidad de Gaza.

Los obstáculos que tuvo que enfrentar junto a Marco para llegar a esta ciu-

dad60, por último, si bien cabe concebirlos dentro de la estrategia narrativa 

del autor tanto para destacar la “crueldad” pagana como los tratos vejatorios 

a los que se vio expuesto el santo incluso antes de pisar suelo gacense, su-

gieren que los líderes de la ciudad, además de estar informados de la elec-

ción del nuevo obispo -sobre lo cual, naturalmente, debían tener tanto interés 

como los fieles cristianos-, contaban con una mínima idea de que Porfirio, en 

virtud de todos los antecedentes ya mencionados, efectivamente represen-

taba una potencial amenaza para la conservación del statu quo y era alguien 

a quien no iban a poder amedrentar con tanta facilidad61. Sus sospechas, por 

supuesto, resultarían ciertas.

LA IDENTIFICACIÓN BIÓGRAFO-BIOGRAFIADO

Tanto el valor ejemplar que Marco confiere al santo como el tono encomiásti-

co que cubre su relato parecen confirmar lo que sosteníamos en un comien-

zo: que su acto de escritura se ha originado desde la veneración que sentía 

hacia su protagonista. Él mismo declara que ya en su primer encuentro con 

Porfirio quedó profundamente impresionado por el rigor de su conducta as-

cética62, anidándose en él un sentimiento genuino de admiración que, inclu-

sive, lo motivó a permanecer el resto de su vida junto a él. En consecuencia, 

si bien es evidente que no podemos conceder una veracidad absoluta a sus 

palabras por estar mediadas por el celo y la devoción, esta misma circunstan-

cia invita a reconocer que su tratamiento del sanctus es, al menos, sincero. 

Por supuesto, hay una enorme distancia entre sinceridad y veracidad, pero la 

intención de Marco en cuanto hagiógrafo no parece haber sido la de engañar, 

sino la de dar a conocer la vida del santo para edificar a la comunidad63 a par-

tir de su propio testimonio vivencial.

60	 Vid. Vit. Porph. 17.
61	 Vid. Trombley, Hellenic Religion and Christianization, pp. 190 y 206.
62	 Vit. Porph. 5.
63	 Cf. Aigrain, René. L’hagiographie: ses sources, ses méthodes, son histoire. Bruselas, Société 

des Bollandistes, 2000 [1953], esp. pp. 236-237.



18 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

El hecho de que su biografía tenga este alcance testimonial es bastante sig-

nificativo porque hace que su relato adquiera, a ratos, tintes autobiográficos. 

En realidad, todo lo que sabemos acerca de Marco se lo debemos a esta obra: 

que era originario de Asia Menor y que a una edad no muy madura se trasla-

dó como peregrino a Jerusalén para venerar los Lugares Santos64, ciudad en 

la que se quedó ejerciendo su oficio de calígrafo65 -es decir, era transcriptor 

de manuscritos- y en donde habría conocido casualmente a Porfirio mientras 

se dirigía a orar a la basílica del Santo Sepulcro66. A partir de este momento 

las vidas de ambos quedaron para siempre unidas, razón por la cual no de-

biera sorprendernos que, en el transcurso de casi toda la narración, aparezca 

haciendo las veces de coprotagonista. Lo verdaderamente sorprendente, en 

nuestra opinión, es que a pesar de su doble condición de autor-personaje sea 

tan escasa la información que sobre él nos suministra -el otro y único dato 

estrictamente personal es que fue consagrado diácono por disposición de su 

biografiado67-. Es cierto, el asunto central de su escrito es la vida de Porfirio 

y, más específicamente, la actividad de aquel como obispo, de manera que 

su papel en la trama cumpliría, por sobre todo, la función de ofrecer una 

mínima garantía de credibilidad a su historia. Sin embargo, quizá la ausencia 

de mayores detalles sobre su persona no se debería únicamente a esta cir-

cunstancia sino que era en sí misma parte de su estrategia narrativa: Marco 

aparece a tal punto implicado en el itinerario vital de Porfirio que, incluso, 

cuesta distinguir cuándo estamos en presencia de la voz de uno o del otro; 

sin apenas poder darnos cuenta, el sujeto biografiado se ha compenetrado 

con la propia personalidad y agenda del biógrafo en un todo compacto, con-

virtiéndose el primero en el portavoz del ideario de vida ascética, moral y de 

santidad del segundo68. En otras palabras, pareciera que Marco ha logrado 

esconder su propia visión de mundo -y lo que valoraba de aquel- detrás de la 

representación que nos ofrece de su figura principal.

Ahora bien, esta connivencia entre la identidad del biógrafo y la definición 

de uir Dei planteada por él, acaso podría haber sido no solo una manera de 

controlar y ejercer su influencia sobre el supuesto sistema de pensamiento 

de aquel. A decir verdad, el hecho de que su existencia se hallase indiso-

64	 Cf. Vit. Porph. 5: Κατ’ ἐκεῖνον δὲ τὸν καιρόν, συνέβη κἀμὲ ἐκ τῆς Ἀσίας καταπλεῦσαι χάριν τοῦ 
προσκυνῆσαι τοὺς σεβασμίους τόπους.

65	 O, como él mismo señala, el “arte de la caligrafía”: καλλιγράφου τέχνην.
66	 Cf. Vit. Porph. 5.
67	 Ibidem, 25.
68	 Sobre este fenómeno conocido como “transferencia”, vid. Edel, Leon. Writing Lives: Principia 

Biographica. Nueva York, Norton, 1987, pp. 65-92; Clifford, James. From Puzzles to Portraits: 
Problems of a Literary Biographer. Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1970, pp. 
99-112; Rousseau, Philip. “Antony as Teacher in the Greek Life”. Hägg y Rousseau (eds.), Greek 
biography and panegyric, pp. 89-109.



19/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

lublemente ligada a la de Porfirio también pudo tratarse de un mecanismo 

para acreditar su idoneidad moral y discursiva. Si el núcleo central de su 

escrito estaba conformado por la gesta de Porfirio y él mismo comprometió 

su vida en pos de esta “noble” causa, entonces son sus propias acciones las 

que aparecerían orientadas hacia la consecución del “bien común”. Marco, 

de este modo, al querer acreditar su condición de hombre virtuoso -uir bo-

nus- en función del estrecho vínculo con su biografiado, lo que buscaba era 

legitimar la perspectiva desde la cual nos ha expuesto los hechos que rela-

ta, erigiéndose su paralela narración autobiográfica, en consecuencia, en la 

prueba más efectiva de su autoridad enunciativa.

Por otra parte, no pasará inadvertido que detrás de este esfuerzo retórico por 

dar fundamento y validez a sus afirmaciones, era su propia reputación lo que 

también estaba en juego. En el fondo, lo que nos expresaría el carácter testi-

monial de su biografía era su proximidad a un hombre santo cuya existencia 

no fue la de un cristiano cualquiera, sino que se habría distinguido de la de 

los demás por estar atravesada de sucesos extraordinarios69. Es decir, el he-

cho de haber compartido tan de cerca con un sujeto excepcional y señalado 

por la divinidad, pareciera tratarse de una vía alternativa que nuestro autor 

utiliza para elevar el curso de su propia vida. Después de todo, casi su entera 

narración está construida a partir de experiencias personales o bien de si-

tuaciones en las cuales se presenta como testigo directo de la dynamis y de 

la virtus de su maestro, vivencias que pudieron constituir para él instancias 

formativas, de aprendizaje y crecimiento personal, y que redundarían en la 

adquisición de una vasta perspectiva para comprender e interpretar la reali-

dad. Es una sabiduría, entonces, que ha forjado desde la experiencia vivida, 

pero que también se ha nutrido de su profundo conocimiento de la Biblia, tal 

como lo manifiesta la frecuencia con que incorpora o parafrasea pasajes de 

la Escritura a lo largo de su discurso70, quizá no tanto para ostentar erudición 

sino para dar sustento y autoridad moral a las opiniones que, ya sea por sí 

mismo o en boca de Porfirio, nos formula acerca de los hechos que relata.

En definitiva, Marco habría concebido su biografía a modo de encomio porque, 

detrás de su declarado propósito de honrar la memoria del santo y de ofrecerlo 

como ejemplo de emulación y objeto para la devoción, yacería otra pretensión, 

sin duda la más velada por ser la menos altruista, aunque ciertamente igual 

de legítima que las anteriores por tratarse de una necesidad casi natural entre 

69	 Cf. Sfameni, “Porfirio di Gaza”, p. 217.
70	 En total, hemos contabilizado la presencia de 47 citas bíblicas, algunas de forma textual y otras 

manejadas con relativa libertad por el autor.



20 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

los seres humanos: que su propia imagen ganase en prestigio y se hiciera ob-

jeto de una consideración positiva. La implicación activa y hasta cómplice de 

Marco en la vida de Porfirio sugiere que de la reputación de aquel dependía, 

en último término, su mismo honor71, si bien resulta comprensible que nunca 

lo explicite así, pues, de lo contrario, habría convertido su elogio en jactancia72, 

con el consecuente riesgo de restarle credibilidad a su biografía. Para evitar 

esto, hizo depender su propio ser de su héroe, es decir, hizo depender su iden-

tidad de su relación personal con Porfirio, y al hacerlo aplicó subrepticiamente 

a su propia persona la alabanza tributada al santo. Por esta razón, quizá, es que 

no precisó dar más detalles sobre su vida, puesto que ya la biografía de Porfirio 

era, de alguna manera, una personificación de la misma.

MARCO Y SU VÍNCULO AFECTIVO CON PORFIRIO

La determinación de Marco por acompañar a Porfirio en un sinnúmero de 

aventuras y la relación de complementariedad forjada entre los dos transmi-

ten la honda simpatía que sentía hacia la figura del maestro amado. No pare-

ce irrazonable suponer, por lo mismo, que este acompañamiento continuo y 

la amistad creada a partir de aquel sería lo más próximo a la idea de felicidad 

que pudiese haber tenido nuestro autor73. De hecho, la existencia de este 

sentimiento ayudaría a comprender mejor su mismo presente como escritor, 

ya que a través de su ejercicio de rememoración -materializado, a su vez, en 

un acto de escritura-, Marco habría conseguido “vivificar” su amistad con el 

ya fallecido obispo74. En el fondo, lo que sostenemos es que el recuento de 

esta historia era una manera para que las emociones positivas que le había 

reportado la compañía de Porfirio adquiriesen prácticamente su intensidad 

71	 Cf. Hägg y Rousseau, “Introduction: Biography and Panegyric”, pp. 2-3.
72	 Sobre esta presumible situación para aquellas vitae cuyos protagonistas son descritos como 

“amigos” del autor, vid. Konstan, David. “How to Praise a Friend: St. Gregory of Nazianzus’s 
Funeral Oration for St. Basil the Great”. Hägg y Rousseau (eds.), Greek biography and panegyric, 
pp. 160-179.

73	 A lo largo de toda la Antigüedad, diversos autores coinciden en describir la amistad como el 
más preciado tesoro. Cf. por ejemplo Platón, Λύσις 211d-e; Aristóteles, Ἠθικὰ Εὐδήμεια VII, 1; 
del mismo autor, cf. tb. su Ἠθικὰ Νικομάχεια VIII, 1 y su Ηθικά Μεγάλα II, 13; Plutarco, Πώς αν τις 
διακρίνοιε τον κόλακα του φίλου 2, 5 y 11; Luciano de Samosata, Τόξαρις ἢ Φιλία, passim; Agustín 
de Hipona, Conf. IV, 4, 8.

74	 Sobre los alcances emocionales -e incluso terapéuticos- de recordar y escribir, cf. por ejemplo 
Atanasio, Vit. Ant. prol. 2 -al autor le reporta un sentimiento positivo recordar y dejar por escrito 
la vida de san Antonio-; Ibidem, 88, 3 -tras la muerte de Antonio, “todos, como huérfanos 
de un padre, encuentran consuelo solo con su recuerdo”-. Basilio de Cesarea, HGord. 1 -el 
recuerdo de las buenas obras de los justos suministra alegría espiritual al pueblo-. Agustín de 
Hipona, Conf. IV, 1 -el fin edificante de su obra le reporta alegría al autor, lo cual denota también 
la estrecha relación entre virtud y placer, ya que hacer algo bueno activa en el organismo, 
justamente, una sensación placentera.



21/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

original75. Inclusive, podría decirse que, por medio de la escritura -y lectura- 

de esta biografía, Marco ha logrado romper, en cierta forma, el muro que 

separaba pasado y presente76, puesto que su obra ha dotado al santo de un 

rostro tan vívido que hasta cabría pensar que estaba realmente allí, que su 

praesentia invisible77 una vez más se había hecho presente gracias al testimo-

nio escrito de su vida, y recogido nada menos que por uno de sus colabora-

dores más próximos y cercanos.

Esto último, el que la Vita Porphyrii se haya transformado en un objeto tan 

íntimamente asociado al santo -tanto que, quizá, hasta le habría permitido a 

Marco verse otra vez henchido de la presencia de la persona amada-, sugeri-

ría que, a través de su acto de escritura, no solo rompió la barrera temporal 

entre presente y pasado, sino que, de alguna manera, también hizo entrar en 

contacto el cielo y la tierra; el carácter vivificante de su recuerdo privado de 

Porfirio, al buscar crear una praesentia casi tangible del mismo, desafíaba 

las propias leyes de la naturaleza, hacía que estas quedasen en suspenso, 

logrando prolongar su relación personal con él. De hecho, esta presumible 

inquietud por perpetuar la intimidad con aquel que ya había partido de este 

mundo, se trataría de una de las muestras más claras del afecto y lealtad que 

Marco le seguía guardando a Porfirio78, de su disposición a amar y ser fiel a 

su “compañero invisible”79. No en vano inicia su obra confesando -con cierta 

exageración retórica, aunque tampoco cabría descartar de plano que se tra-

taría de una declaración sincera de su parte- que habría merecido un justo 

castigo de no haber escrito la vida de su amigo80.

La redacción de esta biografía, entonces, develaría además una actitud hacia 

la muerte, o, para ser más exactos, hacia la relación apropiada que debía 

existir entre los vivos y los muertos, sobre todo cuando estos se habían trata-

do de personas “santas”, de sujetos que, por su ejemplar vida de piedad, aho-

ra podían transmitir la certeza de haber resistido el tránsito a la otra vida de 

75	 Acerca de la factibilidad de que las emociones recobren su intensidad original cuando se 
rememoran en una historia, cf. Parry, Thomas. “Reasons of the heart: the narrative construction 
of emotions”. Journal of Systemic Therapies, Vol. 17, Nº2, 1998, p. 71.

76	 Según Gregorio de Tours, tal era el “efecto” que conseguía la lectura de las vitae sanctorum. Cf. 
su De virtutibus sancti Martini episcopi II, 43.

77	 Para una idea similar, pero en relación a las pasiones, cf. Brown, The Cult of the Saints, pp. 165-
166 y 174.

78	 Cf. Hägg y Rousseau, “Introduction: Biography and Panegyric”, p. 24 y n. 41, con remisiones.
79	 Para un tratamiento exhaustivo de este concepto, cf. Brown, The Cult of the Saints, cap. 3.
80	 Cf. Vit. Porph. prol. 2. Esta sensación de inquietud parece estar en consonancia con la 

percepción de otros autores cristianos -como Sulpicio Severo y Paulino de Nola- acerca de la 
conexión entre ellos y sus “compañeros invisibles”: éstos podían estar tan próximos a ellos y 
ser tan leales como jamás antes un ángel de la guarda, pero la relación ahora estaba “marcada 
por el riesgo y la cordialidad propias de una relación de amistad y patronazgo de la Roma 
bajoimperial”, ibidem, p. 138.



22 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

manera segura, dando garantías de que el paraíso era una meta alcanzable81. 

Los santos, en otras palabras, no solo podían concitar un sinfín de lealtades 

sino también de esperanzas. Este fenómeno, ciertamente, se deja entrever 

en la Vita Porphyrii cuando Marco retrata a Porfirio como un amigo íntimo e 

invisible capaz de brindarle inspiración y protección desde la ultratumba. En 

efecto, nuestro autor afirma que emprende su acto de escritura estimulado 

por las santas plegarias del fallecido obispo82 -idea que, de hecho, reafirma 

en el mismo parágrafo al repetirla casi de manera textual unas líneas más 

abajo-, luego de lo cual pide a Dios que le conceda su favor para lograr des-

cribir la virtud del santo, valiéndose precisamente de él como intermediario 

de esta petición83.

El que Marco invocase la ayuda de su “compañero invisible” no solo logra 

transmitir la intensidad de su lealtad al maestro amado; además manifiesta 

su confianza en que Porfirio, dado que encontró la gracia “con Dios” -apud 

Deum-, aún podía influir y, hasta cierto punto, delimitar el mundo de posi-

bilidades de aquellos que todavía no daban el paso a la otra vida. Esto sig-

nificaría que Marco, al igual que otros autores de vitae sanctorum de época 

tardoantigua, habría contribuido a forjar una nueva pauta de amicitia, de cor-

dialidad con el otro mundo en base a los propios lazos personales de amistad 

y patronazgo84. De ahí que, junto con retratar al santo con rasgos idealizados 

y, a ratos, amenazadores, también haya dotado su figura de un rostro más 

humano y cariñoso, para que así el público que tuviese acceso a la lectura de 

esta obra diese definitivamente la espalda al orden formidable del universo, 

con la convicción de que ahora -tal como lo reflejaba su mismo testimonio 

de vida- era posible “buscar consuelo en la densa red de relaciones humanas 

conocidas”85.

Marco, de este modo, al dar un rostro reconocible al santo, se habría pre-

ocupado de remarcar su personalidad “dulce” y “compasiva” para que su 

condición de “modelo” fuese acompañada -o inclusive superada- por su con-

dición de intercesor. En cierta forma, este pudo ser el secreto del atractivo del 

“Porfirio” bosquejado por el diácono: demostrar que su amistad y patronaz-

go tenía la capacidad de trazar un puente, mediante la cordialidad del cono-

cimiento personal, sobre las enormes distancias de la sociedad bajoimperial. 

81	 Cf. Hägg y Rousseau, “Introduction: Biography and Panegyric”, p. 24.
82	 Vit. Porph. prol. 3: Οἶδα μὲν οὖν ὡς τῆς ἀρετῆς τοιούτου ἀνδρὸς οὐδεὶς ἂν ἐφίκοιτο λόγος· ὅμως γε 

ἐγχειρητέον, θαρροῦντός μου ταῖς ἁγίαις αὐτοῦ εὐχαῖς.
83	 Idem: αἰτούμενος δι’ αὐτῶν τὴν παρὰ τοῦ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ χάριν τε καὶ βοήθειαν εἰς τὸ δυνηθῆναι, 

οἵᾳ δήποτε προφάσει, τὴν ἀρετὴν τοῦ ἁγίου ἀνδρὸς διηγήσασθαι.
84	 Cf. Brown, The Cult of the Saints, p. 132.
85	 Ibidem, p. 145.



23/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

En el fondo, la amicitia y patrocinium de Porfirio proporcionaban un lenguaje 

muy necesario porque hablaba de amnistía, ofrecía la esperanza de alcanzar 

el perdón gracias a su intercesión86, tal como lo reconoce Marco cuando se-

ñala que el obispo, ahora desde el paraíso, estaba intercediendo con todos 

los santos por su comunidad para que la divinidad tuviera misericordia de 

ella87. Es más, ya en vida el santo habría dado gala de ser un patronus preocu-

pado de su gente y, por sobre todas las cosas, conciliador. Recordemos que, 

frente al rechazo y resistencia que opuso una parte de la comunidad cristiana 

ante el hecho de que muchos paganos se adhiriesen a su religión por miedo 

y no por convicción, el obispo se pronunció a favor de acoger a todos quienes 

quisieran sumarse a la fe cristiana so pretexto de no cerrarles las puertas de 

la salvación88.

Por ello -entre otras cosas- es que la muerte no debía poner fin a las relacio-

nes entre los vivos y los “difuntos especialísimos”89 como Porfirio: porque 

estos, de alguna manera, podían prestar ayuda a los primeros e interceder 

por ellos desde la ultratumba, marcándose así una unión y comunicación 

muy importante entre los patroni que se iban y la fiel “clientela” que se que-

daba90. No por nada Marco, desde su presente como escritor y ya en el mismo 

prólogo de su obra, deja traslucir que entre él y su compañero invisible aún 

existía un alto grado de intimidad, que su nexo de amistad con Porfirio se-

guía fluyendo por el tejido del mundo intangible, transfiriendo esa sensación 

de comunión a las nuevas generaciones de cristianos que, por lo demás, se 

habría tratado nada menos que del público principal al cual habría estado 

destinada la recepción de su biografía. Dicho de otro modo, el propósito de 

Marco referente a preservar el recuerdo de Porfirio reflejaría su disposición 

a que este conservase un alto prestigio entre los vivos, de tal manera que su 

atención privada al alma del difunto deviniese, en última instancia, en una 

atención comunitaria.

En síntesis, es tal el cariño con el que Marco describe su relación con Porfirio, 

y tal el sentimiento de amistad que alcanza a evocar su escrito, que incluso 

podríamos concebir su obra como fruto de su preocupación por cuidar del 

fallecido. Esta inquietud, por cierto, podría expresar que, una de las razones 

para mantener el vínculo con los muertos, se debería a la creencia de que 

86	 Cf. Ibidem, pp. 140-141.
87	 Cf. Vit. Porph. 103: (…) Καὶ νῦν ἔστιν ἐν τῷ παραδείσῳ τῆς τρυφῆς, πρεσβεύων μετὰ πάντων τῶν 

ἁγίων ὑπὲρ ἡμῶν, ὧν ταῖς εὐχαῖς ἐλεήσῃ ἡμᾶς ὁ πατὴρ καὶ θεὸς σὺν υἱῷ καὶ ἁγίῳ πνεύματι.
88	 Cf. Ibidem, 72-74.
89	 Para un tratamiento acabado de este concepto, cf. Brown, The Cult of the Saints, cap. 4.
90	 Cf. Bueno Domínguez, María Luisa. “Las emociones medievales: el amor, el miedo y la muerte”. 

Vínculos de Historia, Vol. 4, 2015, pp. 88-89.



24 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

estos seguían “sintiendo” en el más allá -y si sentían, de alguna manera sig-

nificaba que también vivían-91. Quizá por este motivo es que nuestro autor, 

cuando debió dar un cierre a su biografía y referirse a la muerte de Porfirio92, 

asumió una lógica narrativa muy distinta a la que hasta ese momento había 

caracterizado su estilo compositivo: atrás dejó la minuciosidad descriptiva 

para adoptar una parquedad que, al compararse con el resto de su escrito, 

resulta bastante “curiosa” y llamativa. Pero, en realidad, esta sobriedad po-

dría haber tenido que ver, justamente, con el hecho de cómo quería creer el 

destino extraterrenal de su amigo, pues, ¿qué necesidad había de explayarse 

en su muerte si sentía la convicción de que el santo, efectivamente, se había 

ganado la vida eterna? Su parsimonia, entonces, acaso podría estar reflejan-

do una emoción serena y tranquila producto de esta autosugestión, aunque 

también, por el contrario, podría estar exteriorizando un mecanismo incons-

ciente en pos de sortear, de algún modo, la aflicción que le habría ocasionado 

la separación física de su guía espiritual, pasando casi por alto su muerte con 

el fin de reconfortarse en la idea de que su alma no se había desvinculado del 

mundo de los vivos93.

De hecho, con el abrupto final de su obra Marco parece proyectar una actitud 

muy propia de la Iglesia primitiva, que, por cierto, resultaría distintiva del 

cristianismo posterior: “saltar por encima de la tumba”94. De ahí, quizá, que 

en su relato se silencie la presencia de un proceso prolongado de luto o se 

omita que haya existido una asimilación lenta de la profunda tristeza por la 

pérdida del ser amado, dado que estos sentimientos solían reprimirse, en 

general, fruto de “una fe embriagadora en la vida del más allá”95, si bien la 

presencia de esta fe tampoco inhibiría la posibilidad de que Marco, además, 

haya restringido cualquier manifestación de dolor dentro de su escrito para 

evitar producir un sentimiento de desengaño en el lector, pues tal conduc-

ta no habría sido coherente con el mensaje triunfal de la victoria de Cristo 

-y de sus “elegidos”, como Porfirio- sobre la “muerte oscura”96. En verdad, 

91	 Cf. Ibidem, p. 88.
92	 Vit. Porph. 103: περιπεσὼν ἀρρωστίᾳ διετύπωσεν εὐσεβῆ διαθήκην, ληγατεύσας πολλούς· καὶ 

παραθέμενος πάντας τοὺς τοῦ φιλοχρίστου λαοῦ τῷ θεῷ, ἐν εἰρήνῃ ἐκοιμήθη μετὰ τῶν ἁγίων, μηνὶ 
∆ύστρῳ δευτέρᾳ ἔτους κατὰ Γαζαίους ὀγδοηκοστοῦ τετρακοσιοστοῦ, ἐπισκοπήσας ἔτη ˉκˉδ καὶ μῆνας 
ˉιˉα καὶ ἡμέρας ˉη.

93	 Esta última idea quedaría al descubierto, en cierto sentido, cuando al final del prólogo pide 
a su audiencia que no dude de lo que ha escrito por haber estado junto al personaje hasta el 
último día de su vida, ofreciendo a continuación esta significativa precisión: que se refería a su 
vida “de aquí abajo”: Αἰτῶ δὲ τοὺς ἐντυγχάνοντας τῷδε τῷ συγγράμματι μὴ ἀπιστεῖν τοῖς λεγομένοις· 
αὐτόπτης γὰρ τῆς ἀρετῆς τοῦ ἀνδρὸς ἐγενόμην, συνοικήσας καὶ συμπλεύσας καὶ συγκακουχηθεὶς αὐτῷ 
ἕως τῆς τελευταίας ἡμέρας τῆς ἐνθάδε αὐτοῦ ζωῆς, Ibidem, prol. 3.

94	 Brown, The Cult of the Saints, p. 147. 
95	 Idem.
96	 Prudencio, Cathemerinon liber 10, 158: Quibus atra e morte triumphans, rep. en Ibidem, p. 148.



25/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

la condición de “difunto especial” detentada por el santo hacía que su luto 

fuera realmente inconcebible97, y por eso, en definitiva, es que Marco habría 

bloqueado las connotaciones negativas de su muerte física, para destacar su 

paso glorioso y directo al “Paraíso de las delicias”98 -παραδείσῳ τῆς τρυφῆς-, 
expresión que utiliza, justamente, en las últimas líneas de su obra para refe-

rirse al presente eterno de Porfirio en el más allá99.

CONCLUSIONES

En comparación con otras fuentes del período, el realismo notarial de Marco 

ofrece un testimonio lo suficientemente verosímil como para advertir el com-

plejo ambiente político-religioso que caracterizó las postrimerías del Imperio 

romano, especialmente a nivel de las relaciones entre cristianos y paganos. 

Sin embargo, el análisis detallado de esta obra demostró, de paso, que su 

narración estaría revestida de un fuerte carácter apologético que habría dis-

torsionado el curso real de los acontecimientos, con el fin de sublimar la 

violencia religiosa liderada por Porfirio para así, en último término, hacer del 

sujeto histórico un objeto de culto.

En ese sentido, el hecho de que Marco en ninguna ocasión aludiera al tipo 

de audiencia a la cual habría dirigido su biografía, como tampoco que indivi-

dualizara eventuales destinatarios o personas que le hayan solicitado la re-

dacción de esta obra, pareciera confirmar que una de las principales razones 

que lo motivó a dejar por escrito la vida de Porfirio era rendirle un tributo a su 

memoria fruto de la especial admiración que sentía por su maestro, siendo 

su acto de escritura un reflejo de su particular empeño por promocionar la 

veneración del fenecido obispo como santo. No en vano Marco exagera los 

resultados de la “hazaña porfiriana”, cuando lo cierto es que, a la muerte 

del obispo, todavía un importante número de paganos urbanos permanecían 

incólumes a las influencias del cristianismo; en cuanto a la población del te-

rritorio circundante de Gaza, la verdad es que no aporta ningún antecedente 

que acredite que la religión cristiana haya penetrado en las localidades ru-

rales del interior. Marco, en consecuencia, dado el estrecho vínculo que lo 

habría unido de por vida a Porfirio, pudo sentir sobre sí la responsabilidad de 

tener que continuar la inconclusa labor de su amigo, hallando en la palabra 

97	 Cf. Ibidem, p. 149.
98	 Gn. 2, 15.
99	 Vit. Porph. 103.



26 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

escrita un adecuado medio para mantener imborrable el recuerdo de su ges-

ta y así, en última instancia, poder proyectarla en el tiempo.

Por eso nos pareció oportuno tratar de resolver cómo su propio compromiso 

afectivo, tanto con Porfirio como con su actividad pastoral, habría moldeado 

su trayectoria vital e incidido en la forma y estructura narrativa de su obra. A 

este respecto, la elección del género hagiográfico en ningún caso habría sido 

una casualidad. No hay que olvidar que durante la Antigüedad tardía -y a lo 

largo de toda la Edad Media- las vitae sanctorum fueron una especie de textos 

de “alto impacto”, capaces de permear los distintos niveles de la sociedad del 

Mediterráneo oriental y occidental. A fin de cuentas, el género hagiográfico 

se trataba de una categoría literaria privilegiada para incidir sobre una amplia 

audiencia. Por ello, las diversas “vidas” que lo conforman deberían pensarse 

como un repertorio de modelos destinado a la difusión del ethos cristiano, a 

inculcar -y de, paso, controlar- un nuevo código de gestos, comportamientos, 

pensamientos y sentimientos, diferenciando -esto es, normando- aquellos 

que eran lícitos de los que no. De acuerdo con esto, las hagiografías no se-

rían únicamente el mero reflejo de una mentalidad pre-existente de lectores 

y auditores, sino sobre todo un instrumento para articular en ellos el proceso 

de cristianización.



27/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes
Agustín de Hipona. Confessiones. Edición de Á. Custodio Vega y J. Rodríguez 
Díez. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, Obras completas de San 
Agustín, Vol. II, 2019.

Aristóteles. Ἠθικὰ Εὐδήμεια. Edición de E. Lledó y J. Pall. Madrid, Gredos, 
1993 [1985].

Aristóteles. Ἠθικὰ Νικομάχεια. Edición de E. Lledó y J. Pall. Madrid, Gredos, 
1993 [1985].

Aristóteles. Ηθικά Μεγάλα. Edición de T. Martínez Manzano y L. Martínez 
Dupla. Madrid, Gredos, 2020.

Atanasio de Alejandría. Vita Antonii. Edición de D. Baldi. Roma, Città Nuova, 
“Testi Patristici”, 2015.

Basilio de Cesarea. Homilia in Gordium martyrem. Edición de M. A. Valdés 
García. Madrid, Ciudad Nueva, Biblioteca de Patrística, 2007.

Biblia de Jerusalén. Edición de Desclée De Brouwer. Bilbao, cuarta edición, 
2009 [1967].

Cipriano de Cartago. Epistulae. Edición de M. L. García Sanchidrián. Madrid, 
Biblioteca Clásica Gredos, 1998.

Cicerón. De inventione. Edición de B. Reyes Coria. México, D. F., Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2010.

Gregorio de Nisa. Oratio in laudem fratris Basilii. Edición de L. Mateo-Seco. 
Madrid, Ciudad Nueva, Biblioteca de Patrística, 1995.

Gregorio de Nisa. Vita Macrinae. Edición de E. Marotta. Roma, Città Nuova, 
Testi patristici, 1989.

Gregorio de Tours. De virtutibus sancti Martini episcopi. Edición de R. Van 
Dam. Princeton, Princeton University Press, 1993.

Jerónimo de Estridón. Vita Hilarionis. Edición de V. Bejarano. Madrid, 
Biblioteca de Autores Cristianos, Obras completas de San Jerónimo, Vol. II, 
2002.

Jerónimo de Estridón. Vita Hilarionis. Edición de S. Acerbi. Madrid, Trotta, 
2023.

Lactancio. De ira Dei. Edición de U. Boella. Firenze, Sansoni, Collana di classici 
della filosofia cristiana, 5, 1973.

Luciano de Samosata. Τόξαρις ἢ Φιλία. Edición de A. Espinosa Alarcón y J. 
Alsina Clota. Madrid, Gredos, Obras Completas de Luciano de Samosata, Vol. 
III, 1990.

Marco Diácono. Bíoç τοῦ Ἁγίου Πορφυρίου ἐπισκόπου Γάζης. Edición de H. 
Grégoire y M.A. Kugener. París, Les Belles Lettres, 1930.

Marco Diácono. Bíoç τοῦ Ἁγίου Πορφυρίου ἐπισκόπου Γάζης. Edición de A. 
Lampadaridi. Brussels, Société des Bollandistes, 2016.



28 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

Marco Diácono. Bíoç τοῦ Ἁγίου Πορφυρίου ἐπισκόπου Γάζης. Edición de R. Teja. 
Madrid, Trotta, 2008.

Platón. Λύσις. Edición de J. Calonge Ruiz, E. Lledó. y C. García Gual. Madrid, 
Gredos, Diálogos, Vol. I, 2003.

Plutarco. Πώς αν τις διακρίνοιε τον κόλακα του φίλου. Edición de J. García López 
y C. Morales Otal. Madrid, Gredos, Moralia, Vol. I, 1992 [1985].

Sócrates de Constantinopla. Historia ecclesiastica. Edición de F. A. García 
Romero, F. J. Ortolá Salas, J. Ritoré Ponce, M. Acosta Esteban, I. Rodríguez 
Moreno y F. Alconchel Pérez. Madrid, Ciudad Nueva, Biblioteca de Patrística, 
2017.

Bibliografía
Aigrain, René. L’hagiographie: ses sources, ses méthodes, son histoire. 
Bruselas, Société des Bollandistes, 2000 [1953].

Aurell, Jaume. “La historiografía medieval: siglos IX-XV”. Aurell, Jaume; 
Balmaceda, Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. Comprender el pasado. Una 
historia de la escritura y el pensamiento histórico. Madrid, Akal, 2013, pp. 95-
142.

Balmaceda, Catalina. “La Antigüedad clásica: Grecia y Roma”. Aurell, Jaume; 
Balmaceda, Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. Comprender el pasado. Una 
historia de la escritura y el pensamiento histórico. Madrid, Akal, 2013, pp. 
9-57.

Balmaceda, Catalina. “La Antigüedad tardía: la historiografía cristiana y 
bizantina”. Aurell, Jaume; Balmaceda, Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. 
Comprender el pasado. Una historia de la escritura y el pensamiento histórico. 
Madrid, Akal, 2013, pp. 59-93.

Brown, Peter. The Cult of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity. 
Chicago, University of Chicago Press, 2015 [1981].

Bueno Domínguez, María Luisa. “Las emociones medievales: el amor, el 
miedo y la muerte”. Vínculos de Historia, Vol. 4, 2015, pp. 72-90. 

Burke, Peter. “Del Renacimiento a la Ilustración”. Aurell, Jaume; Balmaceda, 
Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. Comprender el pasado. Una historia de la 
escritura y el pensamiento histórico. Madrid, Akal, 2013, pp. 143-182.

Cameron, Averil. “New Themes and Styles in Greek Literature, A Tittle 
Revisited”. Johnson, Scott Fitzgerald (ed.). Greek Literature in Late Antiquity: 
Dynamism, Didacticism, Classicism. Aldershot, Ashgate, 2006, pp. 11-28.

Cameron, Averil. “On defining the holy man”. Howard-Johnson, James 
y Hayward, Paul Antony (eds.). The Cult of the Saints in Late Antiquity and 
the Middle Ages. Essays on the Contribution of Peter Brown. Oxford, Oxford 
University Press, 2002, pp. 27-43.

Cameron, Averil. “Form and Meaning: The Vita Constantini and the Vita 
Antonii”. Hägg, Tomas y Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and 
panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los Angeles/Londres, University of 
California Press, 2000, pp. 72-88. 



29/
Leonardo Carrera

La Vita Porphyrii de Marco Diácono:  
entre Hagiografía, Panegírico e Historiografía

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

Carrera Airola, Leonardo. “La santidad como clave de lectura y justificación 
de las contradicciones. La Vita Porphyrii de Marco diácono: un caso en la 
Antigüedad tardía”. Antigüedad y Cristianismo, Vol. 42, 2025, pp. 131-160.

Castillo Maldonado, Pedro. Cristianos y hagiógrafos. Estudio de las propuestas 
de excelencia cristiana en la Antigüedad tardía. Madrid, Signifer, 2002.

Cleve, Robert. “The triumph of Christianity: Religion as an Instrument of 
Control”. Yuge, Tōru y Doi, Masaoki (eds.). Forms of Control and Subordination 
in Antiquity. Leiden, E. J. Brill, 1988, pp. 530-542.

Clifford, James. From Puzzles to Portraits: Problems of a Literary Biographer. 
Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1970.

Delehaye, Hippolyte. Sanctus. Essai sur le cult des saints dans l’Antiquité. 
Bruselas, Société des Bollandistes, 1927. 

Edel, Leon. Writing Lives: Principia Biographica. Nueva York, Norton, 1987.

Fisher, Elizabeth. “Michael Psellos on the rhetoric of hagiography and the Life 
of St Auxentius”. Byzantine and Modern Greek Studies, Vol. 17, Nº1, 1993, pp. 
43-55. 

García de la Borbolla, Ángeles. “La leyenda hagiográfica medieval: ¿una 
especial biografía?”. Memoria y Civilización (MyC), Vol. 5, 2002, pp. 77-99.

Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine. Marc le Diacre, Vie de Porphyre, 
évêque de Gaza. París, Les Belles Lettres, 1930. 

Hägg, Tomas y Rousseau, Philip. “Introduction: Biography and Panegyric”. 
Hägg, Tomas y Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and panegyric in the 
late antiquity. Berkeley/Los Angeles/Londres, University of California Press, 
2000, pp. 1-28.

Haldon, John F. y Brubaker, Leslie. Byzantium in the Iconoclast Era (ca. 680-
850): The Sources: An Annotated Survey. Nueva York, Routledge, 2016 [2001].

Heffernan, Thomas. Sacred Biography. Saints and their Biographers in the 
Middle Ages. NuevaYork, Oxford University Press, 1992 [1988]. 

Johnson, Scott Fitzgerald. Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism, 
Didacticism, Classicism. Aldershot, Ashgate, 2006.

Konstan, David. “How to Praise a Friend: St. Gregory of Nazianzus’s Funeral 
Oration for St. Basil the Great”. Hägg, Tomas y Rousseau, Philip (eds.). Greek 
biography and panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los Angeles/Londres, 
University of California Press, 2000, pp. 160-179.

Lampadaridi, Anna. La conversion de Gaza au christianisme: La Vie de 
S. Porphyre de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570). Bruselas, Société des 
Bollandistes, 2016.

Lim, Richard. Public disputation, power, and social order in late antiquity. 
Berkeley/Los Angeles/Londres, University of California Press, 1995. 

Lizzi, Rita. “The Late Antique Bishop: Image and Reality”. Rousseau, Philip 
(ed.). A Companion to Late Antiquity. Oxford, Wiley-Blackwell, 2009, pp. 525-
538. 



30 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026

Momigliano, Arnaldo. The Development of Greek Biography (Expanded 
edition). Cambridge, Harvard University Press, 1993 [1971].

Parry, Thomas. “Reasons of the heart: the narrative construction of emotions”. 
Journal of Systemic Therapies, Vol. 17, Nº2, 1998, pp. 65-79. 

Ravegnani, Giorgio. La vita quotidiana alla fine del mondo antico. Bolonia, ed. 
Il Mulino, 2015.

Rousseau, Philip. “Antony as Teacher in the Greek Life”. Hägg, Tomas y 
Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and panegyric in the late antiquity. 
Berkeley/Los Angeles/Londres, University of California Press, 2000, pp. 89-
109.

Rubenson, Samuel. “Philosophy and Simplicity: The problem of Classical 
Education in Early Christian Biography”. Hägg, Tomas y Rousseau, Philip 
(eds.). Greek biography and panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los 
Angeles/Londres, University of California Press, 2000, pp. 110-139. 

Sfameni Gasparro, Giulia. “Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici 
e maghi: modelli retorici di propaganda religiosa e realtà storica”. Monaca, 
Mariangela (coord.). Problemi di storia religiosa del mondo tardo-antico: tra 
mantica e magia. Cosenza, Lionello Giordano, 2009, pp. 201-333.

Teja, Ramón. Marco el Diácono. Vida de Porfirio de Gaza. Madrid, Trotta, 2008.

Teja, Ramón. “La Vida de Porfirio de Gaza de Marco el Diácono: ¿hagiografía 
histórica o invención hagiográfica?”. Blaudeau, Philippe y Van Nuffelen, Peter 
(eds.). L’historiographie tardo-antique et la transmission des savoirs. Berlín-
Boston, De Gruyter, 2015, pp. 145-151. 

Torres, Juana. “Rhetoric and historical distortion: the case of Mark of 
Arethusa”. Sághy, Marianne y Schoolman, Edward M. (eds.). Pagans and 
Christians in the Late Roman Empire: New Evidence, New Approaches (4th-
8th centuries). Budapest, CEU MEDIEVALIA, 2017, pp. 69-79.

Trombley, Frank. Hellenic Religion and Christianization (c. 370-529). Leiden-
Boston, E. J. Brill, 1993. 

Velázquez, Isabel. La literatura hagiográfica. Presupuestos básicos y 
aproximación a sus manifestaciones en la Hispania visigoda. Segovia, 
Fundación Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2007.

Wellek, Rene y Warren, Austin. Theory of Literature. Londres, Penguin Books, 
1993 [1963]. 

Recibido el 5 de julio de 2025
Aceptado el 5 de agosto de 2025

Nueva versión: 2 de septiembre de 2025


