HISTORIA 396
ISSN 0719-0719
E-ISSN 0719-7969
VOL 16
N°1 - 2026
[1-30]

La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia,
Panegirico e Historiografia

The Vita Porphyrii of Marcus Deacon:
between Hagiography, Panegyric and Historiography

DOI: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.16-Iss.1-Art.945

Leonardo Carrera
Universidad Autonoma de Chile
leonardo.carrera@uautonoma.cl

Resumen

La literatura hagiografica es un género que gozé de mucha
popularidad durante la Antigliedad tardia y que tiene como
propdésito principal promovery remarcar la santidad del sujeto
que describe, de manera que resulta insoslayable repararen la
habilidad retérica de sus autores a fin de ponderar el contenido
historico detras de su propuesta de vida ejemplar. El presente
articulo profundiza lo anterior a partir de un estudio de caso, la
Vita Porphyrii de Marco Diacono, y busca demostrar cémo su
compromiso afectivo tanto con Porfirio como con su esfuerzo
por cristianizar la ciudad de Gaza habria moldeado su propia
trayectoria vital e incidido en la forma y estructura narrativa
de su obra. Esto implica concebir su acto de escritura como un
modo de comunicacién y de organizar ideas, es decir, como
un discurso, para asi poner de manifiesto que su descripcién
de los hechos es, al mismo tiempo, una construccién retorica,
una operacion cognoscitiva condicionada por su identidad
subjetiva en cuanto observador. En definitiva, focalizar la Vita
Porphyrii como discurso abre la posibilidad de demostrar que
la historia alli recogida no mantiene una relacién mimética
con la realidad, sino que el mundo del sujeto, conformado
por sus pasiones y esquemas valorativos e imaginativos,
habria intervenido selectivamente sobre los datos a los que
su experiencia le permitio acceder.

Palabras clave: Marco Diacono; Vita Porphyrii; hagiografia;
Antigiedad tardia.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



2

/ HisTorIA 396

Abstract

The hagiographic literature is a genre that enjoyed great
popularity in the Late Antiquity and has the objective of
promoting and remarking the holiness of the subject described,
inaway thatis unavoidable to consider the rhetorical skill of the
authors to ponder the historical content behind their proposal
of an exemplary life. This article explores the Vita Porphyrii of
Mark the Deacon and tries to demonstrate that his affective
commitment with both Porphyrius and the christianization of
Gaza have shaped his own life trajectory and influenced on
the form and narrative structure of his work. This implies that
his act of scripture is a way of communication and organize
ideas, that is to say, as a discourse, to put in manifest that
his description of the events is, at the same time, a rhetorical
construction, a cognoscitive operation conditioned by his
subjective identity as an observer. Ultimately, focalize the Vita
Porphyrii as a discourse opens the possibility to demonstrate
that the history there collected doesn’t hold a direct relation
with the reality, but with the inner world of the subject, built
from the passions and valuative and imaginative schemes,
would have intervened selectively on the data to which his
experience allowed him to access.

Keywords: Mark the Deacon; Vita Porphyrii; hagiography; Late
Antiquity.

INTRODUCCION

La Vita Porphyrii episcopi Gazensis -Biog¢ 100 Ayiou lNoppupiou €mokdmou

ralne-, escrita por Marco el Didcono’, discipulo y amigo del santo en cues-

Este trabajo se ha realizado en el marco de un Proyecto Interno de Investigacion e Innovacién,
financiado por la Vicerrectoria de Investigacion y Posgrado de la Universidad Autonoma de
Chile y asignado con el codigo DIUA 293-2024. Agradezco a la institucion antedicha el respaldo
otorgado. Cabe precisar que, para la presente investigacion, hemos seguido la version griega
que, sobre la base de un manuscrito de Jerusalén -y considerado el de mejor calidad, el BHG
1570-, Henri Grégoire y Marc-Antoine Kugener ofrecen de esta biografia en su conocida edicion
critica: Marc le Diacre, Vie de Porphyre, évéque de Gaza. Paris, Les Belles Lettres, 1930. Para los
fragmentos que reproducimos en espanol hemos utilizado la traduccion de RaménTeja -Marco
el Didcono. Vida de Porfirio de Gaza. Madrid, Trotta, 2008-, debido a que sigue muy de cerca la
edicion critica ya referida. También se ha revisado la reciente edicidn critica a cargo de Anna
Lampadaridi, La conversion de Gaza au christianisme: La Vie de S. Porphyre de Gaza par Marc le
Diacre (BHG 1570). Bruselas, Société des Bollandistes, 2016, la cual, aunque utiliza manuscritos
desconocidos para Grégoire y Kugener y corrige partes del texto, no trae cambios sustanciales
en el argumento ni novedades en relacidn con los ejemplos sobre la conversion de Gaza. Cabe
advertir que sobre esta fuente pesa una dilatada controversia en torno a su historicidad. Esto,
porque la version griega que nos ha llegado no seria propiamente la original, sino la revision
que un escritor posterior hizo de la misma, arrogandose la libertad de seleccionar -o incluso
agregar- los episodios que debian estar presentes en el relato definitivo, asi como de omitir
aquellos que pudo considerar irrelevantes a su fin encomiastico, quedando ordenada de tal
manera la trama que lo que se destaca en ella corresponderia, en ultima instancia, a lo que seria
significativo para él y, por extensién, también para su eventual audiencia. Lo mas delicado de
este trabajo de edicion es que la persona responsable de llevarlo a cabo, probablemente para no
restarle impresién de veracidad a la obra, asumio el propio perfil del Didcono, imposibilitando

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 3

LEoNARDO CARRERA
tién?, describe con excepcional meticulosidad las circunstancias y pormeno-
res de la cristianizacion de Gaza, tarea delicada y sujeta a muchos contratiem-
pos que, para superarlos, resulto decisivo el recurso a la fuerza y la coercion
gracias al apoyo del poder imperial®. Ahora bien, es un hecho conocido que
a los hagiégrafos no les interesa tanto presentar una descripcidon precisa de
la realidad como si validar la santidad de una persona a través del relato de
su destacada conducta moral y, sobre todo, de su capacidad taumaturgica,
con el objetivo ultimo de ofrecerlo como un exemplum digno de imitar o,
al menos, de admirar. Por lo mismo, el resultado de su ejercicio narrativo
esta lejos de ser un trabajo historiografico que facilite reconocer al sujeto en
su individualidad, ya que lo primordial es demostrar que aquel personifica
una abstraccién que es, precisamente, la santidad, dando cuenta de un perfil
“legendario”, construido en buena medida sobre unos topoi literarios deter-

minados.

En consecuencia, la pertenencia de la Vita Porphyrii al género literario del
“bios” -en su dimension hagiogréafica- es el primer elemento que se debe
considerar para su correcto analisis y valoracién histérica -mas aun por el al-
cance que tuvo este género en cuanto instrumento de propaganda cultural y
religiosa-, de modo que el presente articulo priorizara el estudio propiamente
literario de esta obra, convencidos de que reparar en su valor como discurso
retdrico nos permitird sopesar mejor tanto la calidad como la verosimilitud

al lector posterior poder distinguir con exactitud el aporte de cada cual en la composicion. Esta
“doble autoria” seria la responsable, en fin, del enconado debate historiografico en el que
se han dado cita las mas diversas perspectivas, desde aquellas que defienden una fecha de
redaccion temprana y un autor proximo -si es que no directamente involucrado- a los hechos
que relata, hasta posturas que apelan por una fecha de composicién lo suficientemente tardia
como para que el contenido de esta biografia sea considerado pura y vana ficcion. Por nuestra
parte, y sin cerrarnos a la posibilidad de conceder cierta condicion autoral al redactor posterior,
en especial porque debemos a su particular criterio la version “definitiva” y por todos conocida
del texto original, nos inclinamos a pensar que el editor habria buscado primordialmente
reconstruir la obra tal como fue disenada en su origen, o al menos que se habria apegado lo
mas exactamente posible a la autoria original del texto intentando intervenir lo justo y preciso,
probablemente porque el contexto en que habria efectuado esta intervencion, ademas de ser
mas o menos préximo al acto de escritura de Marco, tampoco habria diferido en demasia en
términos religiosos y politicos, lo que significaria que los propdsitos de uno y otro -al igual
que sus audiencias- en ningun caso entrarian en contradiccion. En efecto, mas alla de que
algunos de los eventos narrados -sobre todo cuando los milagros se incorporan al curso de la
narracion para explicar el supuesto “éxito” del proceso de cristianizacién- posean una dudosa
credibilidad, tenemos la seguridad de que la Vita Porphyrii es un claro reflejo del ambiente
espiritual e ideoldgico en que se situa el episcopado de Porfirio -con sus convicciones, valores,
mentalidades y sensibilidades-, lo que la valida como fuente de conocimiento -a la vez que
documento insustituible- para la época que describe.

2 Cf. Lampadaridi, La conversion de Gaza, pp. 12-14.

3 Para Robert Cleve, de hecho, la opresion y el uso de la fuerza por parte del poder politico es la
razéon mas decisiva para explicar el éxito del cristianismo en el mundo tardoantiguo, en “The
triumph of Christianity: Religion as an Instrument of Control”Yuge, Toru y Doi, Masaoki (eds.).
Forms of Control and Subordination in Antiquity. Leiden, E. J. Brill, 1988, parrafos 13-16.

4  Cf. Garcia de la Borbolla, Angeles. “La leyenda hagiografica medieval: juna especial biografia?”
Memoria y Civilizacién (MyC),Vol. 5, 2002, pp. 77-99.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



4 / HisTorIA 396

de la informacion histérica que nos suministra, pero también porque la criti-
ca literaria de estas fuentes ha tendido a postergarse en favor de utilizarlas
fundamentalmente como mera evidencia de fenomenos sociales, religiosos
o politicos®. A decir verdad, los cambios estructurales que tuvieron lugar en
el mundo tardoantiguo parecen justificar el interés de los historiadores por
querer advertir en la literatura de la época algun reflejo de los mismos, aun-
que al costo de prestarle escasa o nula atencién a la literatura per se®. No obs-
tante, si asumimos la retdrica en su mas amplio sentido, esto es, como el arte
de emplear el lenguaje de manera eficaz para persuadir’, resulta palpable que
su uso puede distorsionar la realidad que los autores describen, por lo que
correremos el riesgo de equivocarnos en la reconstruccion histérica de los
acontecimientos si no anteponemos, primero que todo, un estricto analisis
critico a los documentos®.

LOS PROPOSITOS DECLARADOS DEL AUTOR

Nuestro autor, ya desde las lineas prologales de su biografia®, describe a Por-
firio (ca. 347-420) como un “hombre santo” y “amigo de Dios"", términos

5 Con respecto a esto ultimo, vid. Johnson, Scott Fitzgerald. Greek Literature in Late Antiquity:
Dynamism, Didacticism, Classicism. Aldershot, Ashgate, 2006, p. 6. De hecho, la carencia de
trabajos sobre literatura griega en la Antigliedad tardia, donde el analisis literario fuese lo
principal y no un epifenémeno, es lo que motivé la redaccion del citado volumen, el cual se
propuso comprender la literatura tardoantigua en sus propios términos y, una vez emprendido
este tratamiento sincronico, comenzar a pensar en las caracteristicas de dicho periodo historico.
Para la idea de la historia de la literatura como el estudio del sistema de normas, estandares
y convenciones literarias de una determinada época y no solo como resultado de fuerzas
externas, cf. Wellek, Rene y Warren, Austin. Theory of Literature. Londres, Penguin Books, 1993
[1963], p. 265.

6 Cf. Cameron, Averil. “New Themes and Styles in Greek Literature, ATittle Revisited” Johnson,
Scott Fitzgerald (ed.). Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism, Didacticism, Classicism.
Aldershot, Ashgate, 2006, pp. 11-12.

7 Cf. Lim, Richard. Public disputation, power, and social order in late antiquity. Berkeley/
Los Angeles/Londres, University of California Press, 1995, esp. p. 231. Ya Ciceron (106-43
a.C.) expresoé que la principal funcion de la retorica era persuadir por medio de la palabra:
Officium autem eius facultatis -rethoricae- videtur esse dicere adposite ad persuasionem; finis
persuadere dictione (De inventione |, 6).

8 Vid. Torres, Juana. “Rhetoric and historical distortion: the case of Mark of Arethusa” Saghy,
Marianne y Schoolman, Edward M. (eds.). Pagans and Christians in the Late Roman Empire:
New Evidence, New Approaches (4-8" centuries). Budapest, CEU MEDIEVALIA, 2017, p. 79.

9 Acerca de la importancia que poseen los préologos de las vitae sanctorum por la informacion
que sus autores nos suministran respecto a su personal consideracion de porqué escriben y
recomiendan leer -u oir- hagiografia, vid., por ejemplo Fisher, Elizabeth. “Michael Psellos on the
rhetoric of hagiography and the Life of St Auxentius” Byzantine and Modern Greek Studies, Vol.
17, N°1, 1993, p. 50.

10 Vit. Porph. prol. 1y 3. Para la definicidn de hombre santo y el destacado papel que desempend
en la Antigliedad tardia, vid. el andlisis -en torno a la obra de Peter Brown- realizado por
Cameron, Averil. “On defining the holy man” Howard-Johnson, James y Hayward, Paul Antony
(eds.). The Cult of the Saints in Late Antiquity and the Middle Ages. Essays on the Contribution
of Peter Brown. Oxford, Oxford University Press, 2002, pp. 27-43. Con respecto al uso de la
palabra “hagios” y, especificamente, su relacion con el término latino sanctus, vid. el clasico
trabajo de Delehaye, Hippolyte. Sanctus. Essai sur le cult des saints dans I’Antiquité. Bruselas,
Société des Bollandistes, 1927.

11 Ibidem, prol. 2.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 5
LEoNARDO CARRERA

de por si expresivos de la naturaleza hagiografica que impregna y da sentido
a toda su obra. Esto significa que el proposito basico del bidgrafo seria pre-
sentar al personaje protagonista como poseedor de una serie de cualidades
o caracteristicas excepcionales en cuanto a su vida de piedad, cualidades que
le habrian permitido alcanzar una vinculacién privilegiada e intima con Dios',
y, por ello, ser merecedor de convertirse en objeto de veneracion, siendo
esta, entonces, la razén ultima para que Marco decidiera llevar a cabo su acto
de escritura. En otras palabras, su biografia nos habla de un sujeto histérico™
que, alavez, es definido desde un principio como un objeto de culto™, de ma-
nera que, en vez de esperar hallar una delineacion precisa de los contornos
particulares de la personalidad del santo, cabe asumirlo por lo que literaria-
mente es: una categoria arquetipica adornada con toda clase de atributos de
excelencia, y a partir de ahi intentar lograr una aproximacion tanto a los ras-
gos psicosociales del obispo-asceta como a la realidad historica que yaceria
detras del revestimiento hagiografico.

Nos encontramos, por lo tanto, ante un retrato ideal o vision estilizada de
un sujeto singular, cuya supuesta excepcionalidad despertd la admiracion
de otro individuo en particular, el didcono Marco, dato en absoluto intras-
cendente porque, si Porfirio adquirié fama postrera -como lo prueba el éxito
editorial que supuso su biografia'-, no se habria debido, en estricto rigor, a
una presunta excelencia intrinseca, sino al entusiasmo que suscito la descrip-
cion de su vida en otros contemporaneos. En ese sentido, la monografia de
Marco -dado que versa sobre un Unico santo-, al mismo tiempo que se puede
definir como un acto de devocién, se autoimpuso la meta de ofrecer a su
protagonista como un objeto para la devocién. Es probable que en la materia-
lizacion de este propdsito jugara un papel importante la decisién de nuestro
autor relativa a concebir su biografia como un proyecto encomiastico y, en
cuanto tal, sujeta a los artificios literarios propios de dicho género, proclives

12 Cf. Brown, Peter. The Cult of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity. Chicago,
University of Chicago Press, 2015 [1981], p. 37.

13 Al respecto, cf. Lampadaridi, La conversion de Gaza, pp. 23-25.

14 Sobre la intencién de los hagiografos de hacer de los santos un objeto de culto para asi honrar
su memoria, cf. por ejemplo Gregorio de Nisa (ca. 330-ca. 400), Oratio in laudem fratris Basilii
15; 56; 57; 60; Jeronimo de Estriddn, Vita Hilarionis 38. Respecto a la posibilidad real de llegar
a tributar veneracion a ciertos individuos Unicamente a través del relato de sus vidas, cf. el
testimonio personal que ofrece Agustin de Hipona en Confessiones [en adelante: Conf] IV, 14,
21-23; 16, 28.

15 Este éxito se infiere por la diversidad idiomatica que poseen los manuscritos conocidos de
la presente biografia, pues, ademas de la version griega, existe una versién en georgiano
conservada en un manuscrito de los siglos VI-VIl que, a su vez, parece ser una traduccién de un
original perdido en siriaco. Por otra parte, aunque es cierto que esta obra vino a ser traducida
al latin recién en 1556 por el erudito francés Gentian Hervet (1499-1584), el caso es que “desde
entonces no dejé de atraer la atencion de los estudiosos por la precision y el pintoresquismo
de sus informaciones, recibiendo todo tipo de elogios’ Teja, Marco el Diacono, p. 16.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



6 / HisTorIA 396

a resaltar la virtuosa vida del personaje principal. Marco, en efecto, define
su biografia como un “elogio”'® y, de hecho, utiliza los topoi habituales del
encomio, como afirmar la imposibilidad de “narrar todas las acciones de un
hombre tan digno de ser celebrado, que son numerosas” y que, en razén de
su excepcionalidad, podrian parecer increibles a la audiencia®. Asi, resuelve
concentrar su relato en aguel momento de extrema dificultad en la vida del
santo que supuso el despliegue de una serie de hechos sobresalientes: nos
referimos, claro esta, a su lucha contra la “sidbwAouavia” al frente de la prela-
tura de Gaza.

Por eso hemos dicho que la obra hagiografica de Marco, mas que una bio-
grafia en sentido estricto, cabe definirla como una imagen o retrato'®, pues
aunque incorpore ciertos elementos de la vida personal de su personaje
-el mismo capitulo que sigue al prélogo de la Vita Porphyrii ofrece datos
estrictamente vitales, como si de una biografia cualquiera se tratase-, el nu-
cleo central versa sobre un momento muy concreto de su existencia' -los
primeros anos de su actividad episcopal, desde 395 al 407-, etapa en la cual
su actuacion habria contado -siempre segun Marco- nada menos que con el
auxilio y la intervencién divina hasta lograr establecer el orden en el seno
de su Iglesia. Es decir, mas que abordar al protagonista en su evolucion, se
concentra en lo que seria la “plenitud” de su itinerario espiritual y de su con-
sagracion a Dios, girando casi toda la informacion de los hechos de su vida
en torno a este momento definidor de su condicion de cristiano ejemplar y
excepcional, mientras que las situaciones anteriores y posteriores queda-
rian reducidas a un muy segundo plano; de hecho, los ultimos anos de la
vida de Porfirio, desde 407 hasta el 420, Marco los resume en apenas unas
cuantas lineas.

16 Vit. Porph. prol. 3.

17 Idem.

18 En realidad, el mismo género biografico comenzo en la Antigua Grecia a modo de “retratos”
en lugar de “vidas” estructuradas cronolégicamente -bastaria pensar, por ejemplo, en los
conocidos retratos socraticos de Platén y Jenofonte-. Siglos mas tarde, Plutarco pasaria a
la historia justamente por desarrollar el género biografico a través de sus conocidas Vidas
paralelas, las que le reportaron fama y popularidad ya en la misma Antigliedad. Es mas, de
manera similar a sus predecesores, Plutarco tampoco dudo en presentarse a si mismo como
un “pintor” que realzaba los rasgos mas caracteristicos de sus personajes, esto es, sus virtudes
y vicios. Para un anélisis mas profundo sobre la biografia filoséfica en el siglo IV a. C., vid.
Momigliano, Arnaldo. The Development of Greek Biography (Expanded edition). Cambridge,
Harvard University Press, 1993 [1971], cap. Ill. Para el comentario de Plutarco, vid. Balmaceda,
Catalina. “La Antigliedad clasica: Grecia y Roma” Aurell, Jaume; Balmaceda, Catalina; Burke,
Peter y Soza, Felipe. Comprender el pasado. Una historia de la escritura y el pensamiento
historico. Madrid, Akal, 2013, pp. 38-39.

19 Segun Averil Cameron, este enfoque selectivo en el individuo, mas que en los eventos historicos
de los que habria formado parte, se trataria de una estrategia retdrica tipica de la biografia. Cf.
Cameron, Averil. “Form and Meaning: The Vita Constantini and the Vita Antonii” Hagg, Tomas
y Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los
Angeles/Londres, University of California Press, 2000, pp.72-88.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 7
LEoNARDO CARRERA

La magnitud de esta gesta, por otra parte, explicaria en buena medida otro
de los objetivos declarados por Marco: no dejar en el olvido el recuerdo
de Porfirio?; como la tradicion oral va sufriendo embates con el paso del
tiempo, alterandose progresivamente hasta corromperse de manera irreme-
diable, la redaccion de su escrito es presentada casi como un imperativo
ético?'. Es decir, Marco explicita su preocupacion en torno a que la memoria
del obispo de Gaza, ademas de caer en la indiferencia, se distorsione, y en
esta aprension nos proyecta su autoimagen como la persona mas indicada
para escribir esta biografia, ya que ha sido testigo presencial de la virtud de
su protagonista??, llegando a compartir con él una parte significativa de su
trayectoria vital?®. Por consiguiente, podriamos afirmar que nuestro autor
inscribe su hagiografia dentro del marco mas amplio del género historio-

20 La escritura, en ese sentido, se alza como un espacio de segura memoria que permitiria que
siempre estuviera “vivo” el recuerdo del santo. Dicho de otro modo, la decisién de dejar
por escrito la vida de Porfirio se deberia a la importancia que su autor, al igual que otros
contemporaneos, le concedia a este formato, toda vez que garantizaba la conservacion de la
memoria, que preservaba y a la que dotaba de una apariencia de inmortalidad. Acerca de la
pertinencia de la escritura en cuanto mecanismo de preservacion de la memoria, vid. p. €j.:
Lactancio, De ira Dei 4, 9 -en una diatriba sobre Epicuro, sehala que el fildsofo griego tomé la
decision de dejar por escrito ciertas materias justamente “para perpetua memoria”-. Basilio de
Cesarea, Homilia in Gordium martyrem [en adelante: HGord.] 2 -el autor reconoce que el paso
del tiempo vy la tradicion oral distorsionan los hechos y alteran la verdad-. Gregorio de Nisa,
Vita Macrinae [en adelante: Vit. Mac.] prol. 1, 3, el Padre Capadocio confiesa que se decidio
a escribir la historia de su hermana Macrina para que su vida no quedase en el olvido como
consecuencia, igualmente, del paso del tiempo.

21 Cf. Vit. Porph. prol. 1-2. Marco, incluso, se interpela a si mismo con cierta dureza: lMoiav ydap
oUk av dikaiwg mapdoyxw Oiknv un mapadidous auyypagii Biov Toloutou BeopiAols avopds, Biov,
piAooogiag didaokatov, ToU TV v oupav@w moAireiav é{nAwkorog [“iNo mereceria yo un justo
castigo si no escribiese la vida de un hombre tan amigo de Dios, maestro de filosofia y que
ha imitado la forma de vida -moAireiav- del cielo?”]. Tal como precisa RamonTeja, politeia es un
“término tomado del vocabulario politico griego para indicar la ‘constitucion’ de una polis. Se
generalizd en la literatura cristiana como sindnimo de ascetismo, es decir, la forma de vida de
los monjes’ Marco el Diacono, p. 75, n. 3.

22 Como es sabido, la condicion de testigo presencial fue una de las estrategias metodoldgicas mas
utilizadas en la historiografia antigua para hacer patente al lector como y de dénde se habia sacado
la informacion a fin de sustentar, en ultima instancia, la veracidad de lo que se narraba, aspecto
que ningun escritor con vocacion de historiador podia dejar pasar por ser la nota mas distintiva
de la Historia frente a otros géneros literarios en boga en la Antigliedad, como, por ejemplo, la
tragedia o la poesia. Ya Herodoto (484-425 a. C.) recogidé sus “averiguaciones” principalmente
de lo que él mismo habia podido observar en el curso de sus viajes -y si no lograba obtener
informacion en primera persona, lo hacia a través de fuentes orales, las que supuestamente
también habian sido testigos presenciales-. Tucidides (ca. 460-ca. 396 a. C.), por su parte, destaca
por ser el primer historiador que se propuso narrar acontecimientos contemporaneos a si mismo,
lo que lo convierte, de hecho, en testigo presencial de gran parte del conflicto por él descrito -y,
al igual que Herddoto, cuando no lo es, suele recurrir a otros testigos oculares vivos-, lo cual le
dio -y le continta dando- una enorme autoridad y credibilidad como historiador. No sorprende,
por lo mismo, que siglos después Polibio (200-118 a. C.) insistiera en senalar -como lo hara
también, ya en el segundo siglo de la era cristiana, Luciano de Samosata (125-181 d. C.)- que
era la experiencia y conocimiento que el historiador poseia de los sucesos que narraba lo que,
ademas de otorgarle autoridad al relato, justificaba la manera con que el historiador intentaba
persuadir a su audiencia de ser la persona mas apta para contar esa historia. Al respecto, vid.
Balmaceda, “La Antigliedad clasica’ esp. pp. 12-13, 24, 31y 33.

23 Vit. Porph. prol. 3.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



8 / HisTorIA 396

grafico?*. El mismo hecho de que confiese su inquietud porque las acciones
de su héroe parezcan “increibles” a la mayoria de su audiencia -exhortan-
dola abiertamente a que no duden lo por él escrito®-, pone de manifiesto
que su intencion es relatar acontecimientos tenidos como veraces?, esto es,
considerados como hechos histéricos que ocurrieron en un tiempo-espacio
determinado y de los que su obra pretende dejar constancia, puesto que, de
lo contrario, la memoria colectiva en torno al recuerdo del santo correria el
riesgo de perderse?.

La estrecha relacién entre bidgrafo y biografiado sugeriria, entonces, que el
deseo de perpetuar la memoria de Porfirio -para asi, en ultimo término, hon-
rarlay venerarla, propendiendo a que su recuerdo permanezca en lo posible
imborrable- habria sido el fin primordial perseguido por Marco a través de
su acto de escritura -es decir, hacer de la Vita Porphyrii un monumentum?:-,
justificando este propdsito, en esencia personal, en base a una utilidad co-
lectiva senalada repetidamente por toda hagiografia: edificar a los lectores y
oyentes?. En efecto, esta intencién edificante y moralizadora se trata de uno
de los rasgos topicos mas reconocibles de las vitae sanctorum. Con todo, el
hecho de que estas “vidas” fuesen utilizadas, basicamente, como un instru-
mento de edificacién y ensenanza, en ningun caso fue un proceder que se li-
mitara Unica y exclusivamente a la produccion hagiografica, ya que también
la narracion histérica tenia como meta, ademas de su finalidad cognitiva e
intelectual, ser “util”, lo que significaba que debia brindar instrucciéon y pro-
veer una beneficiosa guia para la conducta humana a través de la narracion

24 Para la relacion entre hagiografia e historiografia, vid. por ejemplo Veldzquez, Isabel. La
literatura hagiograéfica. Presupuestos bdsicos y aproximacion a sus manifestaciones en la
Hispania visigoda. Segovia, Fundacion Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2007, esp.
pp. 48-49.

25 Vit. Porph. prol. 3.

26 Sobre la intencion de veracidad dentro del género hagiografico, cf. por ejemplo Atanasio de
Alejandria, Vita Antonii [en adelante: Vit. Ant.] prol. 4; Basilio de Cesarea, HGord. 2; Gregorio de
Nisa, Vit. Mac. prol. 1, 2; 39, 1-3.

27 Ya Cipriano de Cartago (ca. 200-258) deja entrever que la practica de anotar meticulosamente
los aniversarios de la muerte -esto es, los dies natalis- de los martires y luego, por extensién,
también de los obispos, ofreci6 a la comunidad cristiana tanto la posibilidad como,
especialmente, la responsabilidad de conservar la memoria de sus héroes y lideres. Vid.
Cipriano de Cartago, Epistulae 12, 2; 39, 3. Vid. tb. Brown, The Cult of the Saints, p. 85.

28 Acerca del objetivo de mantener el recuerdo y promover un culto determinado como elemento
definitorio de las vitae sanctorum, vid. por ejemplo Castillo Maldonado, Pedro. Cristianos y
hagidgrafos. Estudio de las propuestas de excelencia cristiana en la Antigliedad tardia. Madrid,
Signifer, 2002, esp. p. 131.

29 Vit. Porph. prol. 1: To yap pvnuovedoar T@v autod KaTopBwuaTwV @apuakov aAeéntripiov yiverai Toi¢
axououoiv [“El recuerdo de sus grandes acciones serd una medicina saludable para quienes las
escuchen”].

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 9
LEoNARDO CARRERA

de ejemplos morales, exempla®.

En definitiva, los tres capitulos iniciales que en conjunto forman el prologo
de esta biografia, nos suministran informacién relevante en cuanto a las mo-
tivaciones y finalidades que tuvo su autor para escribirla, al mismo tiempo
que nos permiten reconocer que en ella convergen simultaneamente diver-
sos géneros literarios -dado que se trata de una obra manifiestamente hagio-
grafica, concebida a modo de encomio y, a su vez, con presuntas intenciones
historiograficas-, todos ellos articulados entre si por el relato de la vida de
su personaje protagonista. Resulta imprescindible no perder de vista la na-
turaleza ecléctica de nuestro escrito, porque conforme a esta circunstancia
la descripciéon de Porfirio adquiere valor y significado, tanto en términos de
“clave de lectura” para el intérprete actual, como de la fuerza persuasiva que
pudo tener para el receptor de época tardoantigua.

LA “AGENDA OCULTA” DE MARCO DIACONO

Ahora bien, tampoco es suficiente reparar en los propositos declarados de
nuestro autor, puesto que pudo tener otras motivaciones -inclusive mas “rea-
les”- para escribir la Vita Porphyrii. Esto significa que, en lugar de aceptar sin
mas los objetivos explicitados por Marco, cabe asumir la posibilidad de que
haya “disfrazado” sus verdaderas intenciones, de modo que su acto de es-
critura estaria guiado, a su vez, por una agenda oculta®'. Su interés por hacer
de Porfirio un objeto de culto al cual encomendarse y pedir su proteccion e
intercesiéon®, en vez de constatar que aquel ya poseia una difundida fama
que se proyectaba social y culturalmente en la sociedad de su tiempo, mas
bien parece haber buscado la promocién de dicha repercusion mediatica; de-
cimos esto porque, como la persona y papel de nuestro protagonista no han
dejado una huella explicita en la documentacion contemporanea, se podria

30 La centralidad de la ensefanza moral, en mayor o menor medida formulada explicitamente,
estuvo presente en la escritura historica desde la Antigliedad clasica hasta, por lo menos, la
Modernidad. Asi pues, la historia debia hacer algo mas que contar relatos interesantes sobre
el pasado: también debia influir en su propio presente a través de un relato que moviese a
sus lectores a comportarse sobre la base de una determinada ética epocal. Al respecto, cf.
Balmaceda, “La Antigiiedad clasica’] pp. 13-14. De la misma autora, vid. tb. “La Antigliedad
tardia: la historiografia cristiana y bizantina” Aurell et al., Comprender el pasado, p. 64; Aurell,
Jaume. “La historiografia medieval: siglos IX-XV" Aurell et al., Comprender el pasado, pp. 97,
104-105, 112-114; Burke, “Del Renacimiento a la llustracion” Aurell et al., Comprender el pasado,
pp. 143y 172.

31 Sobre esta “agenda oculta” que suelen tener los biografos, vid. Hagg, Tomas y Rousseau,
Philip. “Introduction: Biography and Panegyric” Hagg y Rousseau (eds.), Greek biography and
panegyric, p. 5.

32 Cf. Vit. Porph. prol. 3.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



10 / HisToRIA 396

sugerir que su existencia historica tuvo, en realidad, un alcance sustancial-
mente local®%. Es mas, ni siquiera estamos seguros de poder aseverar que, al
interior de la propia comunidad de creyentes donde Porfirio llevé a cabo su
episcopado, fuera unanime su consideracion como hagios aner. Respecto a
este punto, puede ser revelador el hecho de que la persona encargada de es-
cribir su biografia no fuese un miembro originario de la comunidad cristiana
de Gaza®, sino alguien que lo conocié previamente durante su estancia en Je-
rusalén y desde alli se trasladd junto a él a la antedicha ciudad, precisamente
porque entre ambos se habria forjado una estrecha amistad que terminé por
unir para siempre sus vidas®.

Por tanto, parece plausible sostener que la idea de Porfirio como “santo”
responderia fundamentalmente a una concepcion personal de Marco, de
manera que su acto de escritura seria susceptible de concebirse como una
estrategia retérica en si misma, esto es, como un método o procedimiento
de penetracién social encaminado a difundir decididamente el culto del obis-
po-asceta y sancionar de iure una santidad que, a primera y simple vista, no
pareciera provenir de un reconocimiento social de facto o espontaneo, sino
de una especial devocion profesada particularmente por Marco®, tal como
lo manifiesta su celo y empeno por querer dar a conocer la vida de Porfirio,
labor que, por cierto, nuestro autor afirma haber emprendido una vez que
aquel ya habia muerto®, lo cual convierte su obra, de hecho, en un ejercicio
de santificacién post mortem, destinado a conferir carta de naturaleza a la ve-
neracion de la que, en su propia vision, merecia ser objeto el fenecido obispo
por su condicién de lider y patronus innato®.

33 Sfameni Gasparro, Giulia. “Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici e maghi: modelli
retorici di propaganda religiosa e realta storica” Monaca, Mariangela (coord.). Problemi di
storia religiosa del mondo tardo-antico: tra mantica e magia. Cosenza, Lionello Giordano, 2009,
p. 293.

34 Sobre la condicion de los autores de las vitae hagiograficas como miembros de la comunidad
de creyentes y, mas en general, acerca de la relacion entre autor, obra y auditorio, vid.
Heffernan, Thomas. Sacred Biography. Saints and their Biographers in the Middle Ages. Nueva
York, Oxford University Press, 1992 [1988], esp. p. 16.

35 Vid. Vit. Porph. prol. 3.

36 Vid. Carrera Airola, Leonardo. “La santidad como clave de lectura y justificacion de las
contradicciones. La Vita Porphyrii de Marco didcono: un caso en la Antigliedad tardia”
Antigliedad y Cristianismo, Vol. 42, 2025, pp. 131-160.

37 Vit. Porph. prol. 3; 103.

38 Quizé por eso John Haldon describe los textos hagiograficos como “una fuente peligrosa’; ya
que siempre estan informados por un programa ideoldgico claro, si bien no es del todo justo
imputar tal condicion exclusivamente a este género literario, ya que también se repite -aunque
con diversos grados- en obras historiogréficas e, inclusive, en crénicas. Cf. Haldon, John E
y Brubaker, Leslie. Byzantium in the Iconoclast Era (ca. 680-850): The Sources: An Annotated
Survey. NuevaYork, Routledge, 2016 [2001], p. 199. Vid. tb. Cameron, “NewThemes and Styles’
p. 16.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 11
LEoNARDO CARRERA

PERFIL HISTORICO DEL SANTO DETRAS DEL PROYECTO HAGIOGRAFICO

El hecho de que la figura de Porfirio esté definida sobre la base de una serie
de rasgos topicos revela la importancia de las convenciones literarias, pues,
al determinar lo que se incluia y lo que no, no solo podian afectar al estilo
de estas obras, sino también a su contenido®. Ahora bien, eso en ningln
caso quiere decir que los relatos hagiograficos carezcan de un valor histo-
rico importante o que no puedan aportar datos de caracter historico utiles
y contrastables con otras fuentes*’. Por tanto, en vez de desechar, sin mas,
las vitae sanctorum como meras invenciones o narraciones ficcionales -algo
factible de suceder cuando solo se consideran o se sobredimensionan sus
aspectos literarios, su caracter religioso, su prominente funcion edificante y,
por supuesto, la presencia de lo prodigioso-, lo que hay que intentar hacer es
rehabilitarlas como “un tipo de narrativa histérica”™', es decir, tratar de con-
textualizarlas en el seno de las culturas de las que surgieron y, a partir de esa
base, ver si nos logran expresar las formas de actuar y de pensar de la reali-
dad de su tiempo. A fin de demostrar la plausibilidad de aquello, permitase-
nos traer a colacién un hecho en concreto de la Vita Porphyrii que produjo un
cambio radical en la vida de su protagonista: la eleccion episcopal de Porfirio,
descrita por el biégrafo bajo el esquema de un plan providencial. Colegimos
que, tras el relato dramatizado -y, en parte, revestido de tintes novelescos y
maravillosos-, yace un fondo histdérico mas o menos cercano a lo que pudo
ser la historia real de este acontecimiento.

Porfirio fue consagrado obispo al tercer afno de su ordenacion presbiteral, es
decir, hacia marzo del 395%. La razon inmediata aducida por Marco es que
habia fallecido Eneas -Aiveiag-, su predecesor en la prelatura de Gaza y suce-
sor, a su vez, de Ireneo -Eipnviwv-, a quien nuestro bidografo describe como un

39 Cf. Burke, “Del Renacimiento a la llustracién’, p. 145.

40 Veldzquez, La literatura hagiografica, p. 36. Ramoén Teja, por su parte, subraya que “la
hagiografia proporciona con mucha frecuencia informacion histérica muy valiosa no accesible
en otras fuentes documentales’] en “La Vida de Porfirio de Gaza de Marco el Diacono:
¢hagiografia histérica o invencion hagiogréfica?” Blaudeau, Philippe y Van Nuffelen, Peter
(eds.). L'historiographie tardo-antique et la transmission des savoirs. Berlin/Boston, De Gruyter,
2015, p. 145.

41 Balmaceda, “La Antigliedad tardia’ p. 81.

42 Para la presente cronologia, vid. Grégoire y Kugener, Vie de Porphyre, p. XXXVI.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



12 / HisToRIA 396

ilustre varén que seria imposible elogiar en pocas palabras®. La referencia a
la muerte de Eneas da pie para que Marco nos revele dos significativos datos:
el primero tiene relacidon con la exigua presencia cristiana en la ciudad de
Gaza; sus miembros eran tan pocos, declara el bidografo, que llegaban a ser
faciles de contar*. Esta desventaja numérica tiene un alcance decisivo en el
argumento de la obra, pues habria condicionado todo el accionar posterior
de Porfirio; de alguna manera, incluso aporté al bosquejo de su particular
ethos como obispo cristiano, del mismo modo que contribuyd a que su gesta
se viera revestida de un caracter casi épico.

El segundo dato clave es que, tras el deceso de Eneas, se origind un prolon-
gado debate dentro de la pequena comunidad cristiana, cuyos integrantes no
lograban ponerse de acuerdo con respecto a la eleccién del nuevo obispo,
ya que unos preferian a un representante del clero y otros a un laico. Fue tal
la rivalidad ocasionada por este asunto que, al final, se tomo la decision de
acudir al metropolita de Cesarea para que él zanjara la eleccion. Una delega-
cién compuesta por cinco clérigos y otros tantos laicos fue la encargada de
presentarle este requerimiento al obispo metropolitano®, quien designo a
Porfirio en virtud, supuestamente, de una revelacion divina, tras lo cual urdio
un astuto plan para que el santo dejara Jerusalén y se encontrara con él en
Cesarea“t, ciudad donde lo consagro obispo con el beneplacito de la delega-
cion gacense que se encontraba alli presente®.

43 Vit. Porph. 11: Mera O¢ tpierij xpoévov 100 Xelporovneﬁval aurév, ouuBaiver oV Emiokorrov TiS
mpoAeAeyuévng moAews agng ef&)\@av 100 Biou* Aiveiag v odtog, éAdxiatov xpdvov emoKom]oag
I7po ¢ Aiveiou Elpnwwv nv, 6¢ kai aurog cuprro/\/mg Yéyovev TV avyeAlev Suvduewv: oU T0UC
Emaivoug aduvarov év rapekBaael ypaprivai, GAA idIKAS éxpAv Tpayuareiag ig 10 auvraéar Tov Biov ol
gipnuévou aoidiuou Eipnviwvog, GAoig 8¢ ouyypageior mapaxwpoluey TOiS AKpIBWS ETIOTAUEVOIS TOV
ékeivou Biov. Ramon Teja es enfatico en sefalar que ambos obispos nos son desconocidos por
otras fuentes. Si bien la ausencia de noticias alternas no autoriza a negar la existencia historica
de estos personajes, lo cierto es que, en el caso de Ireneo, queda mas abierta la posibilidad de
defender su historicidad, ya que si contamos con una referencia que pudiese corroborarla: se
trata de Socrates de Constantinopla (380-ca. 440), contemporaneo de Sozomeno (ca. 400-ca.
450) y Teodoreto de Ciro (ca. 393-ca. 458), quien en su Historia ecclesiastica testimonia que,
cuando el emperador Joviano ascendi6 al trono, en el ano 363, se celebré un concilio en la
ciudad de Antioquia en el que habria estado presente, justamente, un gacense de nombre
Ireneo. Si a este dato le sumamos, ademas, que Eneas fue obispo durante muy poco tiempo
segun Marco Diacono, gana fuerza la hipdtesis de que el Ireneo mencionado por este ultimo
es el mismo de quien habla Socrates. Vid. respectivamente: Teja, Marco el Diacono, p. 77, n. 36.
Socrates de Constantinopla, Historia ecclesiastica lll, 25, 18.

44 |dem: Koiun6évrog ouv 100 mpoAexBéviogc Oaiou avopos -Eneas-, ouvaBpoioBévies oi T0Te Ovreg
XpioTiavoi, 0Aiyor kai e0apiBunTol TUYXAVoVTES.

45 Idem: [...] ouvaBpoiobévres oi 161e bvreg XpioTiavoi [...] uera 1@v amo 1ol kArjpou kai BouAsuaduevor
ETTI avepa¢ NuEpag Tivi éyxeipioar TNV EMIOKOTTAV 0UBEV fivuov, QIAOVEIKIaS Kparnadong év auroig, TV
pév Boudopévwy TIVaS T00 KAfpou, GAAwv 6¢ Tiv Aaik@v- Katd yap Tov GAndi Adyov nodv Tives kai év
T0i¢ KANpPIKOIS Kai v T0iC Adikoi§ Biw kai oeuvoTnTI KEKoounuévol. MoAAfig ouv ouyxUoews yivouévng Kai
undevog eic Epyov mpoPaivovrog, TEAoS ouvéSOEeY TTEVTE TWV KANPIKWV Kai TOO0UTOUS TWV AQiK@WV TV
Eupavav EEEABeTV TTPOG TOV UNTPOTTOAITNV dpXIEpéa Kai aitfioar auTov Emiokorov, 6v 8av amokaAuwn
auT@ 16 TVEdua 10 dyiov.

46 Parece casi seguro que el metropolita de Cesarea veld sus verdaderas intenciones ante un
eventual y presumible rechazo de Porfirio por asumir la prelatura de Gaza.

47 Vit. Porph. 12y 16.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 13
LEoNARDO CARRERA

En la historia del cristianismo antiguo, las disputas y divisiones motivadas
por la elecciéon del obispo eran un fenédmeno muy frecuente, del mismo modo
que recurrir al arbitrio de un tercero que no estuviera directamente involu-
crado con la comunidad, pero cuyo dictamen tuviera suficiente autoridad
como para dirimir el conflicto y asi poder llenar el vacio en la sede vacante“®.
El episodio narrado por Marco, en consecuencia, no es un hecho aislado,
pero ello no significa que debamos restarle importancia. Al contrario, dada
la condicion de minoria que los cristianos tenian en Gaza y a las dificultades
que enfrenté Porfirio en el transcurso de todo su episcopado, parece bastan-
te razonable suponer que esta eleccion resultaba crucial para la comunidad
cristiana en cuestion, de manera que sus disputas serian una elocuente ex-
presidon de la crisis que por entonces afrontaba y, mas especificamente, de
la gravedad de las circunstancias. No se trataba, entonces, de si el nuevo
obispo era un representante del clero o un laico, como nos dice Marco, sino
de que era un momento de definiciones con respecto al futuro que querian
construir para mejor vivir.

Ciertas anomalias que acompanaron la ordenacién de Porfirio confirmarian
tanto la urgencia como la trascendencia de esta eleccion. Por un lado, esta
la estratagema que ided6 el metropolita de Cesarea para asi evitar un rechazo
de su parte, accion que, en todo caso -y mas alla de las criticas que pudiera
merecer desde un punto de vista ético-, no comporta el aspecto mas delicado
del asunto, sino el hecho de haber consagrado obispo a un clérigo de otra
ciudad sin el consentimiento del prelado de ésta, por ser un procedimiento
que iba contra las normas candnicas, del mismo modo que lo era no contar
con la presencia de, al menos, otros tres obispos vecinos?®, a quienes Marco
en ningln momento menciona.

De acuerdo con su relato, Porfirio se despidié de Prailio sin que este supiera
el verdadero motivo de su viaje y, por consiguiente, con la equivocada cer-
teza de que iba a volver. Existe la posibilidad de que el obispo de Jerusalén
consintiera esta eleccion con posterioridad, pero lo cierto es que Marco tam-
poco dice nada al respecto. Por otra parte, también cabe la eventualidad de
que el aparente incumplimiento de los canones sea, en realidad, fruto de la
economia narrativa propia de un género que suele prescindir de datos muy
especificos, aunque el constante y caracteristico afan de nuestro bidgrafo

48 Si Marco, entonces, alude a la idoneidad y competencia espiritual del metropolita de Cesarea,
parece ser que lo hace con el objeto principal de respaldar este proceder. Vid. Ibidem, 12: "Hv
O& 6 TV GEXIEPWOUVNV TO TNVIKATTA EYKEXEIPIOUEVOS Twavvng, avip kai o0Toc SOKIUOS Kai TTAON GPET/
KEKOOUNUEVOG.

49 Teja, Marco el Didcono, pp. 77-78, n. 39 y 45.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



14 / HisToRrIA 396

por dejar un registro minucioso de, hasta los detalles méas pequenos, sugeri-
ria descartar tal presuncion. En definitiva, todos estos antecedentes parecen
indicar que las extranas circunstancias de la ordenacién de Porfirio se debie-
ron, mas bien, a la premura con que esta se efectud por la compleja situacion
que atravesaba la comunidad cristiana de Gaza.

Marco, en consonancia con su proyecto encomiastico, no ahonda en estas
circunstancias y hace ver la eleccion del santo casi como si estuviera inscrita
en un plan divino: segun su relato, la delegacion gacense acudié al metropo-
lita de Cesarea para solicitarle como obispo a aquel que le revelase el Espiritu
Santo®’. Al oir su peticion, el arzobispo les mandé ayunar vy, al tercer dia, ob-
tuvo la ansiada revelacion proveniente del mismo Dios®. Pero la accidon que
el metropolita desplegd inmediatamente después deja entrever que, en rea-
lidad, ya tenia un conocimiento previo de él, sin que fuera imprescindible la
mediacion de alguna revelacién: Porfirio fue lamado a Cesarea con la excusa
de aclarar un problema concerniente a la interpretaciéon de las Escrituras en
funcion, precisamente, de sus dotes exegéticas, las mismas que Marco habia
descrito, en un capitulo precedente, entre las muchas cualidades que adorna-
ban la vida interior del santo®2. Por lo tanto, no resulta infundado pensar que
el metropolita estaba al tanto de la fama de Porfirio y, mas especificamente,
de algunas de las virtudes que lo habian hecho merecedor de ser el custodio
del madero de la Cruz. Es mas, cuando el santo llegé junto a Marco a Cesarea,
este ultimo afirma que la noticia de su arribo se expandio6 por toda la ciudad,
donde ya era conocido tanto por su irreprochable género de vida como por
su amor a los pobres®3.

En otras palabras, el trasfondo providencialista con el que Marco quiso ex-
plicar su eleccion parece susceptible de estudiarse en base a argumentos
histéricamente verosimiles. En efecto, cuando la delegacidon gacense se pre-
sento ante el metropolita de Cesarea, le extendidé una inquietud que pudo ser
determinante para que en su mente emergiera la figura de Porfirio y su deci-
sion final se decantase por él: que el nuevo obispo fuera capaz, por sus obras
y su palabra, de hacer frente a los “idélatras”%4. Porfirio, ciertamente, reunia
los antecedentes necesarios que esta causa requeria, es decir, poseia una

50 Vit. Porph. 11.

51 Ibidem, 12: Q¢ olv mapeyévovro mpd¢ autdv oi Maldiol, mapekdAouv autdv doldvar autoic icpéa
duvarov Epyw kai Adyw avritadéacBai Toig eidwAoAdrpais. Akouoag O¢ eUBEwg Ekripuée vnoreiav, Kai
LETQ TPEIC NUEPAS ATTEKGAUWEY auUT@ O KUPIOS TTepi ToU Goidiou Mopgupiou.

52 Ibidem, 8. :

53 Ibidem, 14: Aigd66n ¢ eig maoav v TOAIV 1) TTapouadia Tiig €ioédou nuwv: Nv yap kai 6vouaaTogs o
HaK&PIOG BIdt TOV GUEUTTTOV auTol Biov, TTOAM® pdAdov 81k 10 eivar auTdv IAGTITwWYOV.

54 Ibidem, 12: Q¢ olv mapeyévovro mpdS autdv oi Maldiol, mapekdAouv autdv dolvar autoic icpéa
duvarov épyw kai Abyw avritadéaaBai Toig idwAoAdrpaig.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 15

LEoNARDO CARRERA
serie de atributos que lo convertian en un oportuno candidato para asumir la
complicada sede de Gaza: ademas de su sapiencia escrituristica, cabe senalar
que estaba familiarizado con la paideia clasica, conocimiento sobre el cual las
biografias cristianas contemporaneas se muestran mas bien ambivalentes,
fluctuando entre la aprobacién y el rechazo®®. Si Marco, de hecho, menciona
su experticia en cultura profana como una cualidad digna de mérito, se debe
justamente al beneficio que podia obtener de ella para refutar y desmentir
tanto a infieles como a herejes®®. A decir verdad, en términos generales la cul-
tura no era el fuerte de los monjes, ya fuese por disposicion natural o porque
rechazaban cualquier expresion literaria que estuviera fuera de las Sagradas
Escrituras®, de modo que el acervo cultural de Porfirio si parece haber sido
un factor que jugé a favor de su eleccién, especialmente porque Gaza era una
ciudad que requeria de un obispo intelectualmente preparado como para que

el cristianismo tuviera éxito en su polémica contra los paganos.

Es indudable, por otro lado, que sacar a relucir la fama de santidad de Porfirio
era parte del énfasis encomiastico inherente de un texto hagiografico, pero
los motivos que aduce Marco para justificar esta popularidad fortalecen, a
nuestro entender, el hecho de que la eleccion episcopal recayera precisa-
mente en su biografiado, y, en ese sentido, no parecen estar lejos de la reali-
dad historica, pues tanto sus credenciales monacales como su munificencia
eran razones igual de poderosas que su privilegiada inteligencia -o inclusive
mas- para revertir el, hasta entonces, menguado destino de la comunidad
cristiana de Gaza: la vida monastica, por una parte, es susceptible de inter-
pretarse como sinonimo de rigor y celo religioso, como expresion de una
acendrada piedad que esta dispuesta a padecer toda clase de tormentos en
pos de su particular ideal ascético -la imitatio Christi-, y esta radicalidad, a
todas luces, era un requisito fundamental para quien asumiera la prelatura
de Gaza, de manera que condujera con determinacion a su rebano y lo defen-
diera enérgicamente del potencial peligro que representaban los paganos.

La labor de beneficencia para con los pobres, finalmente, también se habria
tratado de otro antecedente importante que catapultd a nuestro santo a la

55 Cf. Rubenson, Samuel. “Philosophy and Simplicity: The problem of Classical Education in Early
Christian Biography” Hagg y Rousseau (eds.), Greek biography and panegyric, pp. 110-139. A
decir verdad, tener un buen dominio de la paideia clasica es una aptitud que estuvo lejos de
ser una norma entre los cultores de la vida ascética. Sin ir mas lejos, la misma Vita Antonii
-1, 2- elevaba a una categoria de virtud la idiotes del santo anacoreta. A este respecto, vid. tb.
Sfameni, “Porfirio di Gaza’; p. 219, n. 45.

56 Cf. Vit. Porph. 8: [...] 8viwg yap Av Gueutroc GvBpwirog, mpadrarog, EAeriuwy, Exwv kai 10 SIaKpITIKOV
Tii¢ Beiag ypaiic kai SiaAuwv 1a év auTfj Grropoueva &i kai Ti¢ GAAog (AAA oUdE Tii¢ E§wBev TTaideiag
Av Guoipog), &mravi@v kai &rooTouiwy ATTioTOUS Kai KAKOTTIOTOUC.

57 Ravegnani, Giorgio. La vita quotidiana alla fine del mondo antico. Bolonia, ed. Il Mulino, 2015,
p. 84.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



16 / HisToRIA 396

sede de Gaza. Creemos acertado afirmar que su filantropia fue la principal
responsable de la fama y estima que gozo Porfirio entre sus coterraneos al
representar una ayuda concreta e inmediata en la vida de estos, no debiendo
pasar mucho tiempo para que las noticias sobre su caridad se expandieran
alrededor de toda la region; el prestigio que conllevaba esta labor lo convirtié
en una figura relativamente conocida en Palestina, tanto como para que el
metropolita de Cesarea pensara en él como el nuevo obispo que necesitaba
Gaza. Pero si su filantropia fue un factor que decidié su eleccion, se debié es-
pecialmente a la contribucién que la asistencia a los mas necesitados podia
significar para la causa cristiana: una efectiva arma de proselitismo religioso.
Del relato de Marco se desprende, de hecho, que desde que Porfirio recibid
su parte de la herencia familiar, todo el resto de su vida se dedico a la bene-
ficencia, erigiéndose en una de las notas caracteristicas de su episcopado, al
mismo tiempo que en una herramienta con la cual atrajo una buena cantidad
de paganos, captados precisamente de entre los habitantes mas desfavore-
cidos del centro urbano®e.

Como se puede observar, existian razonables motivos para que Porfirio fue-
se nombrado obispo de Gaza, y nos parecio oportuno dar con ellos y anali-
zarlos porque, en general, la historiografia ha mostrado escaso interés en
este asunto, cuando en realidad no solo resultan claves para comprender su
eleccién sino también para explicar su activa y enérgica conducta una vez
que estuvo al frente de esta prelatura. En efecto, la sumatoria de su prepa-
racion intelectual, de su estatus monastico y de su filantropia podia augurar
un futuro prometedor para la pequena y fragil comunidad cristiana de esta
ciudad. Estrechamente relacionado a su capacidad de beneficencia, su ori-
gen nobiliario también parece haber sido otro elemento que allané su cami-
no a la prelatura de Gaza; el hecho de haber optado por la vida monacal no
implicaba que habia perdido conciencia de su condicion aristocratica y, por
lo tanto, debia actuar en concordancia a tal dignidad, es decir, responder a
las exigencias y expectativas que comportaba tanto su cargo como su origen
social, no dejandose atropellar con facilidad ante alguna ofensa ni tampoco
demostrando un apice de inferioridad®. Es mas, la noble cuna de Porfirio
pronosticaba la posibilidad de alcanzar una politica de acuerdos con el grupo
dirigente, extendida practica entre los circulos mas acomodados de la socie-

58 Cf. Vit. Porph. 94. A este respecto, vid. tb.Trombley, Frank. Hellenic Religion and Christianization
(c. 370-529). Leiden/Boston, E. J. Brill, 1993, Vol. 1, p. 201 y n. 71. Aqui el estudioso afirma lo
siguiente: “The personal and private wealth of the bishop was (...) an important factor in the
religious transformation of Gaza”

59 Cf. Lizzi, Rita. “The Late Antique Bishop: Image and Reality” Rousseau, Philip (ed.). A Companion
to Late Antiquity. Oxford, Wiley-Blackwell, 2009, pp. 525-538.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 17
LEoNARDO CARRERA

dad tardoantigua en pos de fortalecer lazos, amplificar redes o por simple
solidaridad de clase. Llegados a este punto, cabe senalar que el atractivo
anadido de Porfirio era su calidad de extranjero, pues -en teoria- garantizaba
a su comunidad religiosa la suficiente independencia como para priorizar las
demandas de esta por sobre los intereses de la aristocracia local, casi en su
totalidad pagana de acuerdo con la realidad de Gaza.

Los obstaculos que tuvo que enfrentar junto a Marco para llegar a esta ciu-
dad®, por ultimo, si bien cabe concebirlos dentro de la estrategia narrativa
del autor tanto para destacar la “crueldad” pagana como los tratos vejatorios
a los que se vio expuesto el santo incluso antes de pisar suelo gacense, su-
gieren que los lideres de la ciudad, ademas de estar informados de la elec-
cion del nuevo obispo -sobre lo cual, naturalmente, debian tener tanto interés
como los fieles cristianos-, contaban con una minima idea de que Porfirio, en
virtud de todos los antecedentes ya mencionados, efectivamente represen-
taba una potencial amenaza para la conservacioén del statu quo y era alguien
a quien no iban a poder amedrentar con tanta facilidad®'. Sus sospechas, por
supuesto, resultarian ciertas.

LA IDENTIFICACION BIOGRAFO-BIOGRAFIADO

Tanto el valor ejemplar que Marco confiere al santo como el tono encomiasti-
co que cubre su relato parecen confirmar lo que sosteniamos en un comien-
zo: que su acto de escritura se ha originado desde la veneracion que sentia
hacia su protagonista. El mismo declara que ya en su primer encuentro con
Porfirio quedd profundamente impresionado por el rigor de su conducta as-
cética®?, anidandose en él un sentimiento genuino de admiraciéon que, inclu-
sive, lo motivé a permanecer el resto de su vida junto a él. En consecuencia,
si bien es evidente que no podemos conceder una veracidad absoluta a sus
palabras por estar mediadas por el celo y la devocion, esta misma circunstan-
cia invita a reconocer que su tratamiento del sanctus es, al menos, sincero.
Por supuesto, hay una enorme distancia entre sinceridad y veracidad, pero la
intencion de Marco en cuanto hagidégrafo no parece haber sido la de enganar,
sino la de dar a conocer la vida del santo para edificar a la comunidad® a par-
tir de su propio testimonio vivencial.

60 Vid. Vit. Porph. 17.

61 Vid.Trombley, Hellenic Religion and Christianization, pp. 190 y 206.

62 Vit. Porph. 5.

63 Cf. Aigrain, René. L'hagiographie: ses sources, ses méthodes, son histoire. Bruselas, Société
des Bollandistes, 2000 [1953], esp. pp. 236-237.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



18 / HisToRIA 396

El hecho de que su biografia tenga este alcance testimonial es bastante sig-
nificativo porque hace que su relato adquiera, a ratos, tintes autobiograficos.
En realidad, todo lo que sabemos acerca de Marco se lo debemos a esta obra:
que era originario de Asia Menor y que a una edad no muy madura se trasla-
do como peregrino a Jerusalén para venerar los Lugares Santos®, ciudad en
la que se quedo ejerciendo su oficio de caligrafo® -es decir, era transcriptor
de manuscritos- y en donde habria conocido casualmente a Porfirio mientras
se dirigia a orar a la basilica del Santo Sepulcro®®. A partir de este momento
las vidas de ambos quedaron para siempre unidas, razén por la cual no de-
biera sorprendernos que, en el transcurso de casi toda la narracion, aparezca
haciendo las veces de coprotagonista. Lo verdaderamente sorprendente, en
nuestra opinion, es que a pesar de su doble condicidon de autor-personaje sea
tan escasa la informacion que sobre él nos suministra -el otro y Unico dato
estrictamente personal es que fue consagrado didcono por disposicion de su
biografiado®’-. Es cierto, el asunto central de su escrito es la vida de Porfirio
y, mas especificamente, la actividad de aquel como obispo, de manera que
su papel en la trama cumpliria, por sobre todo, la funcién de ofrecer una
minima garantia de credibilidad a su historia. Sin embargo, quiza la ausencia
de mayores detalles sobre su persona no se deberia Unicamente a esta cir-
cunstancia sino que era en si misma parte de su estrategia narrativa: Marco
aparece a tal punto implicado en el itinerario vital de Porfirio que, incluso,
cuesta distinguir cuando estamos en presencia de la voz de uno o del otro;
sin apenas poder darnos cuenta, el sujeto biografiado se ha compenetrado
con la propia personalidad y agenda del biégrafo en un todo compacto, con-
virtiéndose el primero en el portavoz del ideario de vida ascética, moral y de
santidad del segundo®. En otras palabras, pareciera que Marco ha logrado
esconder su propia vision de mundo -y lo que valoraba de aquel- detras de la
representacion que nos ofrece de su figura principal.

Ahora bien, esta connivencia entre la identidad del bidgrafo y la definicién
de uir Dei planteada por él, acaso podria haber sido no solo una manera de
controlar y ejercer su influencia sobre el supuesto sistema de pensamiento
de aquel. A decir verdad, el hecho de que su existencia se hallase indiso-

64 Cf. Vit. Porph. 5: Kar’ ékeivov O¢ 1OV Kaipdv, ouvéBn kaué €k Tiic Aoias karamAedoal xapiv 1ol
mpookuvijoal ToUg aeBacuioug TOTTOUG.

65 O, como él mismo senala, el “arte de la caligrafia”: kaAAiypdgou téxvnv.

66 Cf. Vit. Porph. 5.

67 Ibidem, 25.

68 Sobre este fendmeno conocido como “transferencia’; vid. Edel, Leon. Writing Lives: Principia
Biographica. Nueva York, Norton, 1987, pp. 65-92; Clifford, James. From Puzzles to Portraits:
Problems of a Literary Biographer. Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1970, pp.
99-112; Rousseau, Philip. “Antony as Teacher in the Greek Life” Hagg y Rousseau (eds.), Greek
biography and panegyric, pp. 89-109.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 19
LEoNARDO CARRERA

lublemente ligada a la de Porfirio también pudo tratarse de un mecanismo
para acreditar su idoneidad moral y discursiva. Si el nucleo central de su
escrito estaba conformado por la gesta de Porfirio y él mismo comprometio
su vida en pos de esta “noble” causa, entonces son sus propias acciones las
que aparecerian orientadas hacia la consecucién del “bien comun”. Marco,
de este modo, al querer acreditar su condicion de hombre virtuoso -uir bo-
nus- en funcién del estrecho vinculo con su biografiado, lo que buscaba era
legitimar la perspectiva desde la cual nos ha expuesto los hechos que rela-
ta, erigiéndose su paralela narracion autobiogréfica, en consecuencia, en la
prueba mas efectiva de su autoridad enunciativa.

Por otra parte, no pasara inadvertido que detras de este esfuerzo retérico por
dar fundamento y validez a sus afirmaciones, era su propia reputacién lo que
también estaba en juego. En el fondo, lo que nos expresaria el caracter testi-
monial de su biografia era su proximidad a un hombre santo cuya existencia
no fue la de un cristiano cualquiera, sino que se habria distinguido de la de
los demas por estar atravesada de sucesos extraordinarios®®. Es decir, el he-
cho de haber compartido tan de cerca con un sujeto excepcional y senalado
por la divinidad, pareciera tratarse de una via alternativa que nuestro autor
utiliza para elevar el curso de su propia vida. Después de todo, casi su entera
narracion esta construida a partir de experiencias personales o bien de si-
tuaciones en las cuales se presenta como testigo directo de la dynamisy de
la virtus de su maestro, vivencias que pudieron constituir para él instancias
formativas, de aprendizaje y crecimiento personal, y que redundarian en la
adquisicidon de una vasta perspectiva para comprender e interpretar la reali-
dad. Es una sabiduria, entonces, que ha forjado desde la experiencia vivida,
pero que también se ha nutrido de su profundo conocimiento de la Biblia, tal
como lo manifiesta la frecuencia con que incorpora o parafrasea pasajes de
la Escritura a lo largo de su discurso’®, quiza no tanto para ostentar erudicion
sino para dar sustento y autoridad moral a las opiniones que, ya sea por si
mismo o en boca de Porfirio, nos formula acerca de los hechos que relata.

En definitiva, Marco habria concebido su biografia a modo de encomio porque,
detras de su declarado proposito de honrar la memoria del santo y de ofrecerlo
como ejemplo de emulacion y objeto para la devocion, yaceria otra pretension,
sin duda la més velada por ser la menos altruista, aunque ciertamente igual
de legitima que las anteriores por tratarse de una necesidad casi natural entre

69 Cf. Sfameni, “Porfirio di Gaza’/ p. 217.
70 En total, hemos contabilizado la presencia de 47 citas biblicas, algunas de forma textual y otras
manejadas con relativa libertad por el autor.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



20 / HisToRrRIA 396

los seres humanos: que su propia imagen ganase en prestigio y se hiciera ob-
jeto de una consideracién positiva. La implicacidén activa y hasta complice de
Marco en la vida de Porfirio sugiere que de la reputacién de aquel dependia,
en ultimo término, su mismo honor’, si bien resulta comprensible que nunca
lo explicite asi, pues, de lo contrario, habria convertido su elogio en jactancia’?,
con el consecuente riesgo de restarle credibilidad a su biografia. Para evitar
esto, hizo depender su propio ser de su héroe, es decir, hizo depender su iden-
tidad de su relacidon personal con Porfirio, y al hacerlo aplico subrepticiamente
a su propia persona la alabanza tributada al santo. Por esta razén, quiza, es que
no preciso dar mas detalles sobre su vida, puesto que ya la biografia de Porfirio
era, de alguna manera, una personificacion de la misma.

MARCO Y SU VINCULO AFECTIVO CON PORFIRIO

La determinacion de Marco por acompanar a Porfirio en un sinniumero de
aventuras y la relacion de complementariedad forjada entre los dos transmi-
ten la honda simpatia que sentia hacia la figura del maestro amado. No pare-
ce irrazonable suponer, por lo mismo, que este acompanamiento continuo y
la amistad creada a partir de aquel seria lo méas préoximo a la idea de felicidad
que pudiese haber tenido nuestro autor’®. De hecho, la existencia de este
sentimiento ayudaria a comprender mejor su mismo presente como escritor,
ya que a través de su ejercicio de rememoracion -materializado, a su vez, en
un acto de escritura-, Marco habria conseguido “vivificar” su amistad con el
ya fallecido obispo’. En el fondo, lo que sostenemos es que el recuento de
esta historia era una manera para que las emociones positivas que le habia
reportado la compania de Porfirio adquiriesen practicamente su intensidad

71 Cf. Hagg y Rousseau, “Introduction: Biography and Panegyric’ pp. 2-3.

72 Sobre esta presumible situacion para aquellas vitae cuyos protagonistas son descritos como
“amigos” del autor, vid. Konstan, David. “How to Praise a Friend: St. Gregory of Nazianzus's
Funeral Oration for St. Basil the Great” Hagg y Rousseau (eds.), Greek biography and panegyric,
pp. 160-179.

73 A lo largo de toda la Antigliedad, diversos autores coinciden en describir la amistad como el
mas preciado tesoro. Cf. por ejemplo Platon, Avoic 211d-e; Aristoteles, ‘HOika Eudrjueia VI, 1;
del mismo autor, cf. tb. su HOika Nikopdxera VI, 1y su HOikG MeydAa |1, 13; Plutarco, IMwg av 1ig
diakpivore Tov kdAaka Tou @idou 2, 5y 11; Luciano de Samosata, Toapis fj DiAia, passim; Agustin
de Hipona, Conf. 1V, 4, 8.

74 Sobre los alcances emocionales -e incluso terapéuticos- de recordar y escribir, cf. por ejemplo
Atanasio, Vit. Ant. prol. 2 -al autor le reporta un sentimiento positivo recordar y dejar por escrito
la vida de san Antonio-; Ibidem, 88, 3 -tras la muerte de Antonio, “todos, como huérfanos
de un padre, encuentran consuelo solo con su recuerdo”-. Basilio de Cesarea, HGord. 1 -el
recuerdo de las buenas obras de los justos suministra alegria espiritual al pueblo-. Agustin de
Hipona, Conf. IV, 1 -el fin edificante de su obra le reporta alegria al autor, lo cual denota también
la estrecha relacion entre virtud y placer, ya que hacer algo bueno activa en el organismo,
justamente, una sensacion placentera.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 21
LEoNARDO CARRERA

original”. Inclusive, podria decirse que, por medio de la escritura -y lectura-
de esta biografia, Marco ha logrado romper, en cierta forma, el muro que
separaba pasado y presente’®, puesto que su obra ha dotado al santo de un
rostro tan vivido que hasta cabria pensar que estaba realmente alli, que su
praesentiainvisible’” una vez mas se habia hecho presente gracias al testimo-
nio escrito de su vida, y recogido nada menos que por uno de sus colabora-
dores mas proximos y cercanos.

Esto ultimo, el que la Vita Porphyrii se haya transformado en un objeto tan
intimamente asociado al santo -tanto que, quiza, hasta le habria permitido a
Marco verse otra vez henchido de la presencia de la persona amada-, sugeri-
ria que, a través de su acto de escritura, no solo rompio la barrera temporal
entre presente y pasado, sino que, de alguna manera, también hizo entrar en
contacto el cielo y la tierra; el caracter vivificante de su recuerdo privado de
Porfirio, al buscar crear una praesentia casi tangible del mismo, desafiaba
las propias leyes de la naturaleza, hacia que estas quedasen en suspenso,
logrando prolongar su relacién personal con él. De hecho, esta presumible
inquietud por perpetuar la intimidad con aquel que ya habia partido de este
mundo, se trataria de una de las muestras mas claras del afecto y lealtad que
Marco le seguia guardando a Porfirio’®, de su disposicion a amar y ser fiel a
su “companero invisible””®. No en vano inicia su obra confesando -con cierta
exageracion retérica, aunque tampoco cabria descartar de plano que se tra-
taria de una declaracién sincera de su parte- que habria merecido un justo
castigo de no haber escrito la vida de su amigo®®.

La redaccion de esta biografia, entonces, develaria ademas una actitud hacia
la muerte, o, para ser mas exactos, hacia la relacion apropiada que debia
existir entre los vivos y los muertos, sobre todo cuando estos se habian trata-
do de personas “santas”, de sujetos que, por su ejemplar vida de piedad, aho-
ra podian transmitir la certeza de haber resistido el transito a la otra vida de

75 Acerca de la factibilidad de que las emociones recobren su intensidad original cuando se
rememoran en una historia, cf. Parry, Thomas. “Reasons of the heart: the narrative construction
of emotions” Journal of Systemic Therapies, Vol. 17, N°2, 1998, p. 71.

76 Segun Gregorio deTours, tal era el “efecto” que conseguia la lectura de las vitae sanctorum. Cf.
su De virtutibus sancti Martini episcopi ll, 43.

77 Parauna idea similar, pero en relacion a las pasiones, cf. Brown, The Cult of the Saints, pp. 165-
166y 174.

78 Cf. Hagg y Rousseau, “Introduction: Biography and Panegyric’ p. 24 y n. 41, con remisiones.

79 Para un tratamiento exhaustivo de este concepto, cf. Brown, The Cult of the Saints, cap. 3.

80 Cf. Vit. Porph. prol. 2. Esta sensacion de inquietud parece estar en consonancia con la
percepcion de otros autores cristianos -como Sulpicio Severo y Paulino de Nola- acerca de la
conexion entre ellos y sus “companeros invisibles”: éstos podian estar tan proximos a ellos y
ser tan leales como jamas antes un angel de la guarda, pero la relacion ahora estaba “marcada
por el riesgo y la cordialidad propias de una relacion de amistad y patronazgo de la Roma
bajoimperial’; ibidem, p. 138.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



22 / HisToRrlA 396

manera segura, dando garantias de que el paraiso era una meta alcanzable®'.
Los santos, en otras palabras, no solo podian concitar un sinfin de lealtades
sino también de esperanzas. Este fenomeno, ciertamente, se deja entrever
en la Vita Porphyrii cuando Marco retrata a Porfirio como un amigo intimo e
invisible capaz de brindarle inspiracion y proteccion desde la ultratumba. En
efecto, nuestro autor afirma que emprende su acto de escritura estimulado
por las santas plegarias del fallecido obispo?®? -idea que, de hecho, reafirma
en el mismo paragrafo al repetirla casi de manera textual unas lineas mas
abajo-, luego de lo cual pide a Dios que le conceda su favor para lograr des-
cribir la virtud del santo, valiéndose precisamente de él como intermediario
de esta peticion®s.

El que Marco invocase la ayuda de su “companero invisible” no solo logra
transmitir la intensidad de su lealtad al maestro amado; ademas manifiesta
su confianza en que Porfirio, dado que encontro la gracia “con Dios” -apud
Deum-, aun podia influir y, hasta cierto punto, delimitar el mundo de posi-
bilidades de aquellos que todavia no daban el paso a la otra vida. Esto sig-
nificaria que Marco, al igual que otros autores de vitae sanctorum de época
tardoantigua, habria contribuido a forjar una nueva pauta de amicitia, de cor-
dialidad con el otro mundo en base a los propios lazos personales de amistad
y patronazgo®*. De ahi que, junto con retratar al santo con rasgos idealizados
y, a ratos, amenazadores, también haya dotado su figura de un rostro mas
humano y carinoso, para que asi el publico que tuviese acceso a la lectura de
esta obra diese definitivamente la espalda al orden formidable del universo,
con la conviccion de que ahora -tal como lo reflejaba su mismo testimonio
de vida- era posible “buscar consuelo en la densa red de relaciones humanas
conocidas”®®.

Marco, de este modo, al dar un rostro reconocible al santo, se habria pre-
ocupado de remarcar su personalidad “dulce” y “compasiva” para que su
condicion de “modelo” fuese acompanada -o inclusive superada- por su con-
dicién de intercesor. En cierta forma, este pudo ser el secreto del atractivo del
“Porfirio” bosquejado por el didcono: demostrar que su amistad y patronaz-
go tenia la capacidad de trazar un puente, mediante la cordialidad del cono-
cimiento personal, sobre las enormes distancias de la sociedad bajoimperial.

81 Cf. Hagg y Rousseau, “Introduction: Biography and Panegyric’ p. 24.

82 Vit. Porph. prol. 3: Oida pév olv we Tic GPeTAc TolouTou Gvdpdg oUdeic Gv épikoito AGyog” BUwS ye
Eyxeipntéov, BappolvToS o Taic Ayiaig aiTol euxaig.

83 Idem: aitoUuevog &1’ aut@v TV TTapa 1ol Kupiou Inaod XpioTod xapiv 1€ kai Boribeiav ig 10 duvnbijval,
oig drimmote Mpo@doel, TV apeTnv 100 dyiou avdpog dinyricacbai.

84 Cf. Brown, The Cult of the Saints, p. 132.

85 Ibidem, p. 145.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 23
LEoNARDO CARRERA

En el fondo, la amicitiay patrocinium de Porfirio proporcionaban un lenguaje
muy necesario porque hablaba de amnistia, ofrecia la esperanza de alcanzar
el perdon gracias a su intercesion®, tal como lo reconoce Marco cuando se-
nala que el obispo, ahora desde el paraiso, estaba intercediendo con todos
los santos por su comunidad para que la divinidad tuviera misericordia de
ella®’. Es mas, ya en vida el santo habria dado gala de ser un patronus preocu-
pado de su gente y, por sobre todas las cosas, conciliador. Recordemos que,
frente al rechazo y resistencia que opuso una parte de la comunidad cristiana
ante el hecho de que muchos paganos se adhiriesen a su religion por miedo
y no por conviccion, el obispo se pronuncié a favor de acoger a todos quienes
quisieran sumarse a la fe cristiana so pretexto de no cerrarles las puertas de
la salvacion®s,

Por ello -entre otras cosas- es que la muerte no debia poner fin a las relacio-
nes entre los vivos y los “difuntos especialisimos”® como Porfirio: porque
estos, de alguna manera, podian prestar ayuda a los primeros e interceder
por ellos desde la ultratumba, marcandose asi una unién y comunicacion

|u

muy importante entre los patroni que se iban y la fiel “clientela” que se que-
daba®. No por nada Marco, desde su presente como escritory ya en el mismo
prélogo de su obra, deja traslucir que entre él y su companero invisible aun
existia un alto grado de intimidad, que su nexo de amistad con Porfirio se-
guia fluyendo por el tejido del mundo intangible, transfiriendo esa sensacién
de comunion a las nuevas generaciones de cristianos que, por lo demas, se
habria tratado nada menos que del publico principal al cual habria estado
destinada la recepcion de su biografia. Dicho de otro modo, el propdésito de
Marco referente a preservar el recuerdo de Porfirio reflejaria su disposicion
a que este conservase un alto prestigio entre los vivos, de tal manera que su
atencion privada al alma del difunto deviniese, en ultima instancia, en una
atencion comunitaria.

En sintesis, es tal el carino con el que Marco describe su relacion con Porfirio,
y tal el sentimiento de amistad que alcanza a evocar su escrito, que incluso
podriamos concebir su obra como fruto de su preocupacién por cuidar del
fallecido. Esta inquietud, por cierto, podria expresar que, una de las razones
para mantener el vinculo con los muertos, se deberia a la creencia de que

86 Cf. Ibidem, pp. 140-141.

87 Cf. Vit. Porph. 103: (...) Kai vdv &amv év 10 mapadeiow TS TPUQICS, TPEOREUWY UETA TTAVIWY TV
ayiwv UTTép AUV, Wv Taic guxaic éAerion AUAS O TTatAP Kai Bed¢ aUV I Kai dyiw Tveduar.

88 Cf. Ibidem, 72-74.

89 Para un tratamiento acabado de este concepto, cf. Brown, The Cult of the Saints, cap. 4.

90 Cf. Bueno Dominguez, Maria Luisa. “Las emociones medievales: el amor, el miedo y la muerte”
Vinculos de Historia, Vol. 4, 2015, pp. 88-89.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



24 |/ HisToRrRIA 396

estos seguian “sintiendo” en el mas alla -y si sentian, de alguna manera sig-
nificaba que también vivian-®'. Quizd por este motivo es que nuestro autor,
cuando debid dar un cierre a su biografia y referirse a la muerte de Porfirio®,
asumio una logica narrativa muy distinta a la que hasta ese momento habia
caracterizado su estilo compositivo: atrds dejé la minuciosidad descriptiva
para adoptar una parquedad que, al compararse con el resto de su escrito,
resulta bastante “curiosa” y llamativa. Pero, en realidad, esta sobriedad po-
dria haber tenido que ver, justamente, con el hecho de como queria creer el
destino extraterrenal de su amigo, pues, ;qué necesidad habia de explayarse
en su muerte si sentia la conviccion de que el santo, efectivamente, se habia
ganado la vida eterna? Su parsimonia, entonces, acaso podria estar reflejan-
do una emocidn serena y tranquila producto de esta autosugestion, aunque
también, por el contrario, podria estar exteriorizando un mecanismo incons-
ciente en pos de sortear, de algun modo, la afliccion que le habria ocasionado
la separacion fisica de su guia espiritual, pasando casi por alto su muerte con
el fin de reconfortarse en la idea de que su alma no se habia desvinculado del
mundo de los vivos®.

De hecho, con el abrupto final de su obra Marco parece proyectar una actitud
muy propia de la Iglesia primitiva, que, por cierto, resultaria distintiva del
cristianismo posterior: “saltar por encima de la tumba”®. De ahi, quiza, que
en su relato se silencie la presencia de un proceso prolongado de luto o se
omita que haya existido una asimilaciéon lenta de la profunda tristeza por la
pérdida del ser amado, dado que estos sentimientos solian reprimirse, en
general, fruto de “una fe embriagadora en la vida del mas alla”®, si bien la
presencia de esta fe tampoco inhibiria la posibilidad de que Marco, ademas,
haya restringido cualquier manifestacién de dolor dentro de su escrito para
evitar producir un sentimiento de desengano en el lector, pues tal conduc-
ta no habria sido coherente con el mensaje triunfal de la victoria de Cristo
-y de sus “elegidos”, como Porfirio- sobre la “muerte oscura”®. En verdad,

91 Cf. Ibidem, p. 88.

92 Vit. Porph. 103: mepimeowv appwortia OieTurwoev €UoeBi d1abriknv, Anyarevoag moAAous: kai
mapabéuevos mavrag 1oug 100 giAoxpioTou Aaol 1@ Bew, €v eiprivn ékoiuribn pera 1wV ayiwv, unvi
AvoTpw Seutépa éToug kara Madaious dydonkooTol TeTpakoaioaTod, émaokorrioas € K6 Kai ufvag
Ta kai nEépag 1.

93 Esta ultima idea quedaria al descubierto, en cierto sentido, cuando al final del prélogo pide
a su audiencia que no dude de lo que ha escrito por haber estado junto al personaje hasta el
ultimo dia de su vida, ofreciendo a continuacion esta significativa precision: que se referia a su
vida “de aqui abajo”: Ait@ 8¢ ToU¢ évruyxavovrag TWOE TW TUyyPaUuaT! un ATToTelv TOiS Agyouévoig:
auToTTING Yap TS APETAS T00 GvOPOS EyEVOUnVY, OUVOIKIIOAS Kai CUUTTAEUOQAS Kai OUYKaKOUXNBEIS auT@
Ewg Tfic TeAeuTaiag nuépag Tiis €vbade aurold {wrg, Ibidem, prol. 3.

94 Brown, The Cult of the Saints, p. 147.

95 Idem.

96 Prudencio, Cathemerinon liber 10, 158: Quibus atra e morte triumphans, rep. en Ibidem, p. 148.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 25
LEoNARDO CARRERA

la condicion de “difunto especial” detentada por el santo hacia que su luto
fuera realmente inconcebible®, y por eso, en definitiva, es que Marco habria
bloqueado las connotaciones negativas de su muerte fisica, para destacar su
Paraiso de las delicias”®® -mapadeiow 1ij¢ TOUPAG-,
expresion que utiliza, justamente, en las ultimas lineas de su obra para refe-

|u

paso glorioso y directo a

rirse al presente eterno de Porfirio en el mas alla®®.

CONCLUSIONES

En comparacion con otras fuentes del periodo, el realismo notarial de Marco
ofrece un testimonio lo suficientemente verosimil como para advertir el com-
plejo ambiente politico-religioso que caracterizoé las postrimerias del Imperio
romano, especialmente a nivel de las relaciones entre cristianos y paganos.
Sin embargo, el analisis detallado de esta obra demostro, de paso, que su
narracion estaria revestida de un fuerte caracter apologético que habria dis-
torsionado el curso real de los acontecimientos, con el fin de sublimar la
violencia religiosa liderada por Porfirio para asi, en ultimo término, hacer del
sujeto histérico un objeto de culto.

En ese sentido, el hecho de que Marco en ninguna ocasién aludiera al tipo
de audiencia a la cual habria dirigido su biografia, como tampoco que indivi-
dualizara eventuales destinatarios o personas que le hayan solicitado la re-
daccion de esta obra, pareciera confirmar que una de las principales razones
que lo motivo a dejar por escrito la vida de Porfirio era rendirle un tributo a su
memoria fruto de la especial admiracion que sentia por su maestro, siendo
su acto de escritura un reflejo de su particular empeno por promocionar la
veneracién del fenecido obispo como santo. No en vano Marco exagera los
resultados de la “hazana porfiriana”, cuando lo cierto es que, a la muerte
del obispo, todavia un importante nimero de paganos urbanos permanecian
incolumes a las influencias del cristianismo; en cuanto a la poblacién del te-
rritorio circundante de Gaza, la verdad es que no aporta ningin antecedente
que acredite que la religion cristiana haya penetrado en las localidades ru-
rales del interior. Marco, en consecuencia, dado el estrecho vinculo que lo
habria unido de por vida a Porfirio, pudo sentir sobre si la responsabilidad de
tener que continuar la inconclusa labor de su amigo, hallando en la palabra

97 Cf. Ibidem, p. 149.
98 Gn.2,15.
99 Vit. Porph. 103.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



26 / HisToRrlIA 396

escrita un adecuado medio para mantener imborrable el recuerdo de su ges-
ta y asi, en ultima instancia, poder proyectarla en el tiempo.

Por eso nos parecié oportuno tratar de resolver como su propio compromiso
afectivo, tanto con Porfirio como con su actividad pastoral, habria moldeado
su trayectoria vital e incidido en la forma y estructura narrativa de su obra. A
este respecto, la eleccion del género hagiografico en ningun caso habria sido
una casualidad. No hay que olvidar que durante la Antigliedad tardia -y a lo
largo de toda la Edad Media- las vitae sanctorum fueron una especie de textos
de “alto impacto”, capaces de permear los distintos niveles de la sociedad del
Mediterraneo oriental y occidental. A fin de cuentas, el género hagiografico
se trataba de una categoria literaria privilegiada para incidir sobre una amplia
audiencia. Por ello, las diversas “vidas” que lo conforman deberian pensarse
como un repertorio de modelos destinado a la difusion del ethos cristiano, a
inculcar -y de, paso, controlar- un nuevo cédigo de gestos, comportamientos,
pensamientos y sentimientos, diferenciando -esto es, normando- aquellos
que eran licitos de los que no. De acuerdo con esto, las hagiografias no se-
rian unicamente el mero reflejo de una mentalidad pre-existente de lectores
y auditores, sino sobre todo un instrumento para articular en ellos el proceso
de cristianizacion.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 27
LEoNARDO CARRERA

BIBLIOGRAFIA

Fuentes ]

Agustin de Hipona. Confessiones. Edicién de A. Custodio Vega y J. Rodriguez
Diez. Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, Obras completas de San
Agustin, Vol. II, 2019.

Aristoteles. 'HOika Eudnueia. Edicion de E. Lledo y J. Pall. Madrid, Gredos,
1993 [1985].

Aristoteles. HOika Nikoudyera. Edicion de E. Lledo y J. Pall. Madrid, Gredos,
1993 [1985].

Aristoteles. HOIkG MeydAa. Edicién de T. Martinez Manzano y L. Martinez
Dupla. Madrid, Gredos, 2020.

Atanasio de Alejandria. Vita Antonii. Edicién de D. Baldi. Roma, Citta Nuova,
“Testi Patristici”, 2015.

Basilio de Cesarea. Homilia in Gordium martyrem. Edicién de M. A. Valdés
Garcia. Madrid, Ciudad Nueva, Biblioteca de Patristica, 2007.

Biblia de Jerusalén. Edicion de Desclée De Brouwer. Bilbao, cuarta edicion,
2009 [1967].

Cipriano de Cartago. Epistulae. Edicién de M. L. Garcia Sanchidrian. Madrid,
Biblioteca Clasica Gredos, 1998.

Ciceron. De inventione. Edicion de B. Reyes Coria. México, D. F., Universidad
Nacional Auténoma de México, 2010.

Gregorio de Nisa. Oratio in laudem fratris Basilii. Edicion de L. Mateo-Seco.
Madrid, Ciudad Nueva, Biblioteca de Patristica, 1995.

Gregorio de Nisa. Vita Macrinae. Edicién de E. Marotta. Roma, Citta Nuova,
Testi patristici, 1989.

Gregorio de Tours. De virtutibus sancti Martini episcopi. Edicion de R. Van
Dam. Princeton, Princeton University Press, 1993.

Jerénimo de Estridon. Vita Hilarionis. Edicion de V. Bejarano. Madrid,
Biblioteca de Autores Cristianos, Obras completas de San Jeronimo, Vol. Il,
2002.

Jeronimo de Estridon. Vita Hilarionis. Edicion de S. Acerbi. Madrid, Trotta,
2023.

Lactancio. De ira Dei. Edicién de U. Boella. Firenze, Sansoni, Collana di classici
della filosofia cristiana, 5, 1973.

Luciano de Samosata. Tééapic /i @iAia. Edicion de A. Espinosa Alarcon y J.
Alsina Clota. Madrid, Gredos, Obras Completas de Luciano de Samosata, Vol.
111, 1990.

Marco Diacono. Bio¢ 100 Ayiou lMopgupiou émokémou Iadng. Edicion de H.
Grégoire y M.A. Kugener. Paris, Les Belles Lettres, 1930.

Marco Diacono. Bio¢ 10od Ayiou lMopgupiou émokdémou Falng. Edicion de A.
Lampadaridi. Brussels, Société des Bollandistes, 2016.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



28 / HisToRrRIA 396

Marco Didcono. Biog 100 Ayiou MNopgupiou émokdmou Iadng. Edicion de R. Teja.
Madrid, Trotta, 2008.

Platon. Avoig. Edicidn de J. Calonge Ruiz, E. Lledo. y C. Garcia Gual. Madrid,
Gredos, Dialogos, Vol. |, 2003.

Plutarco. Mwg¢ av 1i¢ diakpivoie Tov kOAaka Tou @idou. Edicion de J. Garcia Lopez
y C. Morales Otal. Madrid, Gredos, Moralia, Vol. |, 1992 [1985].

Sécrates de Constantinopla. Historia ecclesiastica. Edicion de F. A. Garcia
Romero, F. J. Ortola Salas, J. Ritoré Ponce, M. Acosta Esteban, I. Rodriguez
Moreno y F. Alconchel Pérez. Madrid, Ciudad Nueva, Biblioteca de Patristica,
2017.

Bibliografia
Aigrain, René. L’hagiographie: ses sources, ses méthodes, son histoire.
Bruselas, Société des Bollandistes, 2000 [1953].

Aurell, Jaume. “La historiografia medieval: siglos IX-XV”. Aurell, Jaume;
Balmaceda, Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. Comprender el pasado. Una
historia de la escritura y el pensamiento historico. Madrid, Akal, 2013, pp. 95-
142.

Balmaceda, Catalina. “La Antigliedad clasica: Grecia y Roma”. Aurell, Jaume;
Balmaceda, Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. Comprender el pasado. Una
historia de la escritura y el pensamiento historico. Madrid, Akal, 2013, pp.
9-57.

Balmaceda, Catalina. “La Antigliedad tardia: la historiografia cristiana y
bizantina”. Aurell, Jaume; Balmaceda, Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel.
Comprender el pasado. Una historia de la escritura y el pensamiento historico.
Madrid, Akal, 2013, pp. 59-93.

Brown, Peter. The Cult of the Saints. Its Rise and Function in Latin Christianity.
Chicago, University of Chicago Press, 2015 [1981].

Bueno Dominguez, Maria Luisa. “Las emociones medievales: el amor, el
miedo y la muerte”. Vinculos de Historia, Vol. 4, 2015, pp. 72-90.

Burke, Peter. “Del Renacimiento a la llustracién”. Aurell, Jaume; Balmaceda,
Catalina; Burke, Peter y Soza, Ariel. Comprender el pasado. Una historia de la
escritura y el pensamiento histérico. Madrid, Akal, 2013, pp. 143-182.

Cameron, Averil. “New Themes and Styles in Greek Literature, A Tittle
Revisited”. Johnson, Scott Fitzgerald (ed.). Greek Literature in Late Antiquity:
Dynamism, Didacticism, Classicism. Aldershot, Ashgate, 2006, pp. 11-28.

Cameron, Averil. “On defining the holy man”. Howard-Johnson, James
y Hayward, Paul Antony (eds.). The Cult of the Saints in Late Antiquity and
the Middle Ages. Essays on the Contribution of Peter Brown. Oxford, Oxford
University Press, 2002, pp. 27-43.

Cameron, Averil. “Form and Meaning: The Vita Constantini and the Vita
Antonii”. Hagg, Tomas y Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and
panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los Angeles/Londres, University of
California Press, 2000, pp. 72-88.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



La Vita Porphyrii de Marco Diacono:
entre Hagiografia, Panegirico e Historiografia / 29
LEoNARDO CARRERA

Carrera Airola, Leonardo. “La santidad como clave de lectura y justificacién
de las contradicciones. La Vita Porphyrii de Marco didcono: un caso en la
Antigliedad tardia”. Antigiiedad y Cristianismo, Vol. 42, 2025, pp. 131-160.

Castillo Maldonado, Pedro. Cristianos y hagidgrafos. Estudio de las propuestas
de excelencia cristiana en la Antigliedad tardia. Madrid, Signifer, 2002.

Cleve, Robert. “The triumph of Christianity: Religion as an Instrument of
Control”. Yuge, Toruy Doi, Masaoki (eds.). Forms of Control and Subordination
in Antiquity. Leiden, E. J. Brill, 1988, pp. 530-542.

Clifford, James. From Puzzles to Portraits: Problems of a Literary Biographer.
Chapel Hill, University of North Carolina Press, 1970.

Delehaye, Hippolyte. Sanctus. Essai sur le cult des saints dans I’Antiquité.
Bruselas, Société des Bollandistes, 1927.

Edel, Leon. Writing Lives: Principia Biographica. Nueva York, Norton, 1987.

Fisher, Elizabeth. “Michael Psellos on the rhetoric of hagiography and the Life
of St Auxentius”. Byzantine and Modern Greek Studies, Vol. 17, N°1, 1993, pp.
43-55.

Garcia de la Borbolla, Angeles. “La leyenda hagiografica medieval: juna
especial biografia?”. Memoria y Civilizacion (MyC), Vol. 5, 2002, pp. 77-99.

Grégoire, Henri y Kugener, Marc-Antoine. Marc le Diacre, Vie de Porphyre,
évéque de Gaza. Paris, Les Belles Lettres, 1930.

Hagg, Tomas y Rousseau, Philip. “Introduction: Biography and Panegyric”.
Hagg, Tomas y Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and panegyric in the
late antiquity. Berkeley/Los Angeles/Londres, University of California Press,
2000, pp. 1-28.

Haldon, John F. y Brubaker, Leslie. Byzantium in the Iconoclast Era (ca. 680-
850): The Sources: An Annotated Survey. Nueva York, Routledge, 2016 [2001].

Heffernan, Thomas. Sacred Biography. Saints and their Biographers in the
Middle Ages. NuevaYork, Oxford University Press, 1992 [1988].

Johnson, Scott Fitzgerald. Greek Literature in Late Antiquity: Dynamism,
Didacticism, Classicism. Aldershot, Ashgate, 2006.

Konstan, David. “How to Praise a Friend: St. Gregory of Nazianzus’s Funeral
Oration for St. Basil the Great”. Hagg, Tomas y Rousseau, Philip (eds.). Greek
biography and panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los Angeles/Londres,
University of California Press, 2000, pp. 160-179.

Lampadaridi, Anna. La conversion de Gaza au christianisme: La Vie de
S. Porphyre de Gaza par Marc le Diacre (BHG 1570). Bruselas, Société des
Bollandistes, 2016.

Lim, Richard. Public disputation, power, and social order in late antiquity.
Berkeley/Los Angeles/Londres, University of California Press, 1995.

Lizzi, Rita. “The Late Antique Bishop: Image and Reality”. Rousseau, Philip
(ed.). A Companion to Late Antiquity. Oxford, Wiley-Blackwell, 2009, pp. 525-
538.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



30 / HisToRrRIA 396

Momigliano, Arnaldo. The Development of Greek Biography (Expanded
edition). Cambridge, Harvard University Press, 1993 [1971].

Parry, Thomas. “Reasons of the heart: the narrative construction of emotions”.
Journal of Systemic Therapies, Vol. 17, N°2, 1998, pp. 65-79.

Ravegnani, Giorgio. La vita quotidiana alla fine del mondo antico. Bolonia, ed.
Il Mulino, 2015.

Rousseau, Philip. “Antony as Teacher in the Greek Life”. Hagg, Tomas y
Rousseau, Philip (eds.). Greek biography and panegyric in the late antiquity.
Berkeley/Los Angeles/Londres, University of California Press, 2000, pp. 89-
109.

Rubenson, Samuel. “Philosophy and Simplicity: The problem of Classical
Education in Early Christian Biography”. Hagg, Tomas y Rousseau, Philip
(eds.). Greek biography and panegyric in the late antiquity. Berkeley/Los
Angeles/Londres, University of California Press, 2000, pp. 110-139.

Sfameni Gasparro, Giulia. “Porfirio di Gaza, un uomo santo fra pagani, eretici
e maghi: modelli retorici di propaganda religiosa e realta storica”. Monaca,
Mariangela (coord.). Problemi di storia religiosa del mondo tardo-antico: tra
mantica e magia. Cosenza, Lionello Giordano, 2009, pp. 201-333.

Teja, Ramén. Marco el Diacono. Vida de Porfirio de Gaza. Madrid, Trotta, 2008.

Teja, Ramon. “La Vida de Porfirio de Gaza de Marco el Didcono: jhagiografia
histoérica o invencion hagiografica?”. Blaudeau, Philippe y Van Nuffelen, Peter
(eds.). L'historiographie tardo-antique et la transmission des savoirs. Berlin-
Boston, De Gruyter, 2015, pp. 145-151.

Torres, Juana. “Rhetoric and historical distortion: the case of Mark of
Arethusa”. Saghy, Marianne y Schoolman, Edward M. (eds.). Pagans and
Christians in the Late Roman Empire: New Evidence, New Approaches (4th-
8th centuries). Budapest, CEU MEDIEVALIA, 2017, pp. 69-79.

Trombley, Frank. Hellenic Religion and Christianization (c. 370-529). Leiden-
Boston, E. J. Brill, 1993.

Velazquez, lIsabel. La literatura hagiografica. Presupuestos basicos y
aproximacion a sus manifestaciones en la Hispania visigoda. Segovia,
Fundacién Instituto Castellano y Leonés de la Lengua, 2007.

Wellek, Rene y Warren, Austin. Theory of Literature. Londres, Penguin Books,
1993 [1963].

Recibido el 5 de julio de 2025
Aceptado el 5 de agosto de 2025
Nueva version: 2 de septiembre de 2025

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 1-30, ene-jun. 2026



