HISTORIA 396
ISSN 0719-0719
E-ISSN 0719-7969
VOL 16
N°1 - 2026
[279-306]

279

La invencion de San Millan como
“mataturcos” en la pintura barroca
del monasterio de Yuso: imagenes de
alternidad y violencia “sacralizada” *

The Saint Aemilian’s invention as the turk-slayer in
the monastery of Yuso’s baroque paintings: images of
otherness and “sacralised” violence

DOI: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.16-Iss.1-Art.901

Miguel Angel Herrero-Cortell
Universitat Politecnica de Valéncia
mihercor@har.upv.es

Isidro Puig Sanchis
Universitat Politécnica de Valéncia
ipuig@upv.es

Marta Raich Creus

Instituto de Humanismo yTradicion Clasica/
Universidad de Leén

mraic@unileon.es

Ivan Rega Castro
Universidad de Ledn
iregc@unileon.es

Resumen

Este articulo aborda el analisis de los principales conceptos,
motivos y técnicas que construyeron la nueva imagen de san
Millan como “santo matamoros” en la pintura barroca conservada
en el monasterio de Yuso, en San Millan de la Cogolla (La Rioja,
Espana). Mas concretamente, este se centra en la construccion
de su iconografia como “mataturcos’; una metamorfosis que
evidencia su tardia aparicion, a mediados del siglo XVIl. También
se abordan diferentes hipotesis sobre su origen y sus eventuales
referentes iconograficos a través de un estudio comparado
entre las pinturas conservadas de los artistas Juan Andrés Ricci,
Bartolomé Roman o Pedro Ruiz de Salazar, con la ayuda de la
tecnologia de imagen multibanda para el conocimiento de los

*  Esta publicacion es resultado del proyecto 1+D+i “La construccion
del imaginario turquesco en la cultura visual iberoamericana de la
Edad Moderna” (PID2022-138382NB-100), financiado por el MCIN/
AEI1/10.13039/501100011033 y cuyo investigador principal es el Dr. Ivan
Rega Castro (Universidad de Ledn. Espana). Queremos agradecer,
en primer lugar, al prior del monasterio de San Millan de Yuso, fray
José Ramon Pérez, la autorizacion para examinar las obras objeto de
estudio e informacion facilitada sobre la coleccion; también la ayuda
prestada a su comunidad de agustinos recoletos.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



280 / HisToRrRIA 396

procedimientos técnicos y materiales empleados en dichas obras.
Todo ello es objeto de estudio para comprender la creacion de
una imagen de gran éxito, basada en aspectos clave como la
reivindicacion, por parte de los monjes de Yuso, del patronazgo
de la Monarquia Hispanica para su fundador y la pervivencia del
ideal de guerra “sacralizada’; de forma mas general, en la cultura
monéastica benedictina.

Palabras clave: iconografia de San Millan; santos matamoros;
alteridad; guerra sacralizada..

Abstract

The article deals with an analysis of the main concepts, motifs and
techniques that builded up the new Saint Aemilian’s image as a
“Moor-slayer saint” in the Baroque painting held in the Monastery
of Yuso, in San Millan de la Cogolla (Spain). More specifically, it
focuses on the construction of its iconography as “Turk-slayer’
a metamorphosis that is proof of its late appearance in the mid-
17th century. Different hypothesis to analyse the origin, and the
iconografic sorces through a comparative study of the Juan
Ricci, Bartolomé Roman or Pedro Ruiz de Salazar's preserved
paintings, with the help of a multi-band imaging for knowledge
of the technical procedures and materials used in the artworks.
All of this is under analysis in order to understand the making
a highly successful image, based on key aspects like the Yuso
monks’ claim to the patronage of the Hispanic Monarchy for their
founder and the survival of the ideal of “sacralised” warfare more
generally in the Benedictine monastic culture.

Keywords: Saint Aemilian’s iconography, Moor-slayer saints,
Otherness, Sacralised warfare.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 281
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

INTRODUCCION: ALGUNAS INVENCIONES BARROCAS DE OTROS “SANTOS
MATAMOROS”

Es bien conocido el proceso histérico por el que la imagen literaria y visual
del Santiago ecuestre como bellator' dio pie al tipo iconografico que sirvio de
base para la invencion de otros santos guerreros, como san Raimundo de Fi-
tero, san Millan o san Isidoro?, por citar sélo alguno de los ejemplos hispanos
mas representativos. Esta metamorfosis iconografica que convertia a santos
medievales en violentos guerreros se estaba dando ampliamente durante los
siglos XVII'y XVIII en viejos monasterios y santuarios vinculados al camino de
Santiago -aunque no en exclusiva-, en los que una produccién local en distin-
tos géneros aspiraba a reclamar una dimension panhispénica o incluso euro-
pea para sus santos protectores. Asi se encumbraron dichas imagenes en sus

1 Esimposible resumir en un par de lineas el proceso por el que laimagen del Santiago bellator que
surge en la Compostela del siglo XIV, en concreto en una miniatura del llamado Tumbo B (1326)
de la catedral de Santiago, se entrecruza con la imagen del Santiago matamoros que aparece
tanto en pintura como en escultura, también en el siglo X1V, aunque lejos de Galicia; como, por
ejemplo, el relieve procedente del coro bajo de la iglesia santiaguista de Santiago do Cacém (h.
1330), véase: Plotz, Robert. “Antecedentes iconogréficos. El Apostol Santiago y la Reconquista”
Diaz Fernandez, José Maria (ed.). Santiago en América. Santiago de Compostela, Arcebispado de
Santiago de Compostela, 1993, pp. 266-275; Moralejo Alvarez, Serafin. “El patronazgo artistico del
arzobispo Gelmirez (1100-1140): su reflejo en la obra e imagen de Santiago” Franco Mata, Angela
(coord.). Patrimonio artistico de Galicia y otros estudios. Homenaje al Prof. Dr. Serafin Moralejo
Alvarez. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, Direccion Xeral de Patrimonio Cultural, 2004,
Tomo |, pp. 289-299; Falcao, José Antonio Pereira, Fernando Antdnio Baptista. O alto-relevo de
Santiago combatendo os Mouros da Igreja matriz de Santiago do Cacém. Beja, Departamento
do Patrimonio Historico e Artistico da Diocese de Beja/Camara Municipal de Santiago do Cacém,
2001; Ferreira, Isabel Cristina. “Iconografia da Guerra Santa no territério portugués (séculos XII-
XIV)” Ayala Martinez, Carlos de; Henriet, Patrick y Palacios Ontalva, J. Santiago (eds.). Origenes y
desarrollo de la Guerra santa en la Peninsula Ibérica. Palabras e imagenes para una legitimacion
(siglos X-XIV). Madrid, Casa de Velazquez, 2016, pp. 311-326. En cualquier caso, la historiografia
ha llamado la atencion sobre su tardia aparicion y la escasez de imagenes hasta fechas muy
avanzadas del siglo X1V, las cuales empiezan a proliferar bajo los Reyes Catdlicos. Isabel | de
Castilla impulsé sobremanera la Orden de Santiago y la advocacion de este santo en numerosos
conventos y monasterios. Aunque fue durante el reinado de Carlos V cuando se popularizd
la imagen de Santiago matamoros y se instrumentalizéd su iconografia para exaltacion de la
monarquia, véase: Cabrillana Ciézar, Nicolds. Santiago Matamoros. Historia e imagen. Malaga,
Servicio de Publicaciones, Diputacion de Malaga, 1999; Monterroso Montero, Juan Manuel. “A la
sombra de Santiago. La afirmacion del culto jacobeo y su identificacion con la Monarquia durante
la Edad Moderna” Nieto Alcaide, Victor (dir.). Santiago y la Monarquia de Espana (1504-1788).
Madrid, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2004, pp. 53-70; Fernandez Gallardo,
Luis. “Santiago Matamoros en la historiografia hispanomedieval: origen y desarrollo de un mito
nacional” Medievalismo, N°15, 2005, pp. 139-174, esp. 173-174; Rey Castelao, Ofelia. Los mitos
del apdstol Santiago. Santiago de Compostela, Edicidons Nigra Trea, 2006; Lépez, Roberto J. “La
pervivencia de un mito bélico en la Espana Moderna: la imagen de Santiago caballero” Gonzalez
Cruz, David (ed.). Religion y conflictos bélicos en Iberoamérica. Sevilla, Universidad Internacional
de Andalucia, 2008, pp. 40-73, esp. 51-66; Gdmez Darriba, Javier. “Santiago Matamoros en Sevilla.
Mito, arte y devocion” Imago: revista de emblematica y cultura visual, N°10, 2018, pp. 143-173.

2 Monterroso Montero, Juan Manuel. “Santiago, san Millan y san Raimundo: Milites Christi”
Singul, Francisco (ed.). Santiago-Al-Andalus. Didlogos artisticos para un milénio. Santiago de
Compostela, Xunta de Galicia, 1997, pp. 483-500; Garcia Nistal, Joaquin. “Los santos entran en
batalla: la gestacion durante la Edad Moderna de laimagen de san Isidoro y san Millan en lucha
contra el islam” Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, N°2, 2023,
pp. 117-132. Para un panorama completo, véase Olivares Torres, Enric. Lideal d’evangelitzacio
guerrera. Iconografia dels cavallers sants. Tesis Doctoral en Historia del Arte, Universitat de
Valencia. Valencia, 2016.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



282 / HisToRrRIA 396

fachadas principales, como san Isidoro en el remate escultérico de la portada
de su colegiata de Ledn o san Millan en el relieve de Diego Lizarraga para
la fachada del monasterio de Yuso (La Rioja) (Imagen N°1), pero también un
altorrelieve de El Cid “matamoros” preside la portada del monasterio de San
Pedro de Cardena (Burgos)®.

No obstante, conviene insistir en que tanto san Millan como san Isidoro apa-
recieron representados como guerreros en fechas tardias, tanto en la literatura
como en las artes visuales, de hecho, la invencion de un “san Millan mata-
moros” no se dio hasta la década de 1640, lo que fue auspiciado por cronicas
locales o textos de tipo hagiografico®. En cualquier caso, resulta paraddjico
que estos discursos de una violencia triunfalista se dieran cuando la Monar-
quia Hispanica vivia una clara decadencia politica y el peso especifico de estos
centros religiosos en la peninsula como en el resto de la Europa catodlica se
eclipsabab®.

Imagen N°1. Izq.: San Isidoro, c. 1732. Fachada sur de la Real Colegiata de San
Isidoro de Ledn; centro: Diego Lizarraga, Vision de San Millan en la batalla de

Simancas, c. 1661-1665. Fachada principal del Monasterio deYuso (La Rioja);
dcha.: El Cid, c. 1739, Fachada principal del Monasterio de San Pedro de Car-
dena (Burgos).

Fuente: Joaquin Garcia Nistal (Universidad de Leon); Creative Commons.

3 Payo Hernanz, René Jesus. “La creacion de una imagen: iconografia cidiana de la Edad Media
a la llustracion” Elorza Guinea, Juan Carlos (dir.). El Cid: del hombre a la leyenda. Valladolid,
Junta de Castilla y Ledn, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2007, pp. 332-358;
Payo Hernanz, René Jesus. “La imagen del héroe medieval castellano. El Cid: entre la historia,
la leyenday el mito” Cuadernos del CEMYR,Vol. 14, 2006, pp. 111-146, esp. pp. 120-121. Ademas,
para dicho monasterio de Cardena, fray Juan Ricci pint6é un Retrato del Cid entre 1649-1653, el
cual no se conserva, aunque puede rastrearse a través de estampas y dibujos.

4 Olivares Torres, Enric. “La influencia de los textos sagrados en la configuracion visual de los
santos guerreros” Eikon Imago, N°15, 2020, pp. 75-103, esp. p. 90.

5 Rubial Garcia, Antonio. “La violencia de los santos en Nueva Espana” Bulletin du centre
d’études médiévales d’Auxerre, N°2, 2008, http://journals.openedition.org/cem/4092.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 283
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

La leyenda hispanica de un Santiago montado en su caballo blanco luchando
contra los moros es de sobra conocida, sin embargo, su intervencion mila-
grosa junto con san Millan en la batalla de Simancas lo es menos, aunque,
segun los Votos de Fernan Gonzalez, ambos santos cabalgaron armados sobre
corceles blancos para asegurar la victoria de los castellanos contra el califa
de Cordoba. A pesar de los textos cronisticos o hagiograficos medievales que
dieron cuenta de ello, empezando por el famoso Privilegio de los votos de Fer-
nan Gonzalez o poema hagiografico de la Vida de San Millan de Berceo, no se
llegd a plasmar en una iconografia especifica hasta fechas tardias, como han
demostrado Linares o Garcia Nistal®.

En estas circunstancias, pretendemos estudiar el proceso de metamorfosis de
la imagen de san Millan que promociond el monasterio benedictino de Yuso
(La Rioja), en particular durante el siglo XVII, la cual es fruto de una doble estra-
tegia retorica; dado que por una parte se le aplicaron los atributos guerreros de
Santiago matamoros -0 mas propiamente “mataturcos”- a su iconografia tra-
dicional, lo que coincide con el enaltecimiento de “una hagiografia nostalgica
y legendaria” del propio apdstol Santiago’; y por otra, se ahondé también en
una iconografia violenta basada en el enemigo por antonomasia de la cristian-
dad® y su imagen estereotipada para “ilustrar” sus apariciones en las batalla
de Simancas, en el que laimagen del turco era un guerrero fiero y temible pero
destinado a ser vencido en el campo de batalla, abatido por las armas cristia-
nas o echado a los pies de la montura del santo benedictino. Por lo demas, tal
recorrido iconografico y material por las pinturas del monasterio emilianense
ha sido posible gracias a una campana de fotografia llevada a cabo en octubre
de 2023, la cual consistié en el estudio y digitalizacion de las pinturas de su
coleccion en alta resolucidn, asi como en las bandas invisibles del espectro
(infrarrojo y ultravioleta), a fin de observar posibles cambios y modificaciones
de las composiciones, o documentar su estado de conservacion.

6 Garcia Nistal, “Los santos entran en batalla’ pp. 127-132. Linares, Lidwine. “La transmision de
una leyenda hagiografico-politica: san Millan en la batalla de Hacinas de la Edad Media al Siglo
de Oro” Guell, Ménica y Déodat-Kessedjian Marie F. (ed.). A tout seigneur tout honneur. Mélanges
offerts a Claude Chauchadis.Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2009, pp. 303-316.
Monterroso, “Santiago, san Millan y san Raimundo’, pp. 483-500.

Perceval, José Maria. “Uno y multiple: el turco y los diferentes turcos imaginados por la
propaganda literaria de los siglos XVIy XVII! Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo
de Oro, Vol. 11, N°2, 2023, pp. 19-34.

00 N

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



284 / HisToRrRIA 396

EL TRIUNFO DE UN CONCEPTO: SAN MILAN EN LA BATALLA DE SIMANCAS,
IMAGENES DE GUERRA “SACRALIZADA”

Es en el tercio central del siglo XVII cuando florecié esta iconografia como “ma-
tamoros” que se difundid, en primera instancia, gracias al grabado de Herman
Panneels para la portada de la segunda edicion de la Apologia por N.RS. Millan
de la Cogolla Patron de las Espanas, de fray Martin Martinez (Madrid, 1643)°,
pero también a los lienzos encomendados a Bartolomé Roman (1644-1646) y a
Juan Ricci (1653-1656), no solo para el retablo mayor de la iglesia del monasterio
sino también para el claustro alto™. Tenemos que lamentar la pérdida irrecupe-
rable de algunos testimonios iconograficos -a causa de la construccion de una
nueva iglesia monastica a principios del siglo XVI, que ya esta en obras en 1504-,
de la que dan cuenta algunos cronistas benedictinos, como las imagenes de
san Millan de la Cogolla en “un retablo antiquisimo, de pinzel, del altar de San
Marcos en este Monasterio;" asi [como] en una vidriera que se quito de la Iglesia
vieja, alh]Jora assentada en una ventana de la pieca que llaman la Preciosa”"2.
Ello no obsta para que sorprenda poderosamente la ausencia de un repertorio
mas o menos amplio de imagenes del santo benedictino como miles Christi an-
terior a la Edad Moderna'3, que permitiera desplegar una imagineria asociada a
la tradicion de la mal llamada Reconquista -que seguimos usando a falta de otra
nomenclatura mejor- y con la lucha contra los sarracenos. Asi mismo, es proba-
ble que el desarrollo tardio de esta iconografia violenta del santo emilianense se
justifique precisamente por la pérdida o ausencia de una tradicion iconografica
anterior mas fuerte, y ello ademas acarreo la estrategia del anacronismo'™ en las
representaciones de la aparicion de san Millan en Simancas, con la consiguiente
confusion moro/turco en el campo de batalla.

En cualquier caso, la invencion de un “san Millan matamoros” hay que rela-
cionarla con la publicacion de algunas obras literarias de caracter hagiografico

Olivares, “La influencia de los textos sagrados’ pp. 75-103, esp. p. 90.

10 Gutiérrez Pastor, Ismael. Catdlogo de pintura del Monasterio de San Millan de la Cogolla.
Logroho, CSIC, Instituto de Estudios Riojanos, 1984.

11 Parece tratarse de las tablas de San Millan, del siglo XIV, custodiadas en el Museo de La Rioja,
véase Asensio Jiménez, Nicolés. “La identidad del santo anacoreta a través de lasTablas de San
Millan” Norba: Revista de arte, N°35, 2015, pp. 9-25; Poza Yaglie, Marta. “San Millan” Revista
digital de iconografia medieval,Vol. 4, N°7, 2012, p. 29-36.

12 Martinez, Martin. Apologia por N.RS. Millan de la Cogolla Patrén de las Espanas. Madrid [s.n.],
1643, p. 46.

13 Unas pérdidas entre las que también debemos contar una serie de grandes lienzos sobre la
vida de San Millan en que empezd6 trabajando el pintor navarro Juan de Espinosa, en 1650, y
al que sustituyo fray Juan Ricci a su muerte, en 1653, y de la que infelizmente no resta nada;
también el lienzo de Santiago en Clavijo que hacia pareja con el de San Millan en Hacinas/
Simancas en el trascoro, obra de Bartolomé Roman.

14 El concepto de “anacronismo” en historia del arte ha sido tratado ampliamente por Didi-
Huberman, Georges. Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo de las imagenes. Buenos
Aires, Adriana Hidalgo editora, 2011. En un contexto cronolégico mas restringido, véase
también Nagel, Alexander y Wood, Christopher. Renacimiento anacronista, Madrid, Akal, 2017.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 285
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

o cronistico, entre las que cabe destacar la Cronica de la orden de san Benito
(Valladolid, 1609-1610) de Antonio de Yepes y la citada Apologia (Haro, 1632,
primera edicion) de Martinez. Ambos autores no solo tratan de rescatar del ol-
vido una batalla como la de Simancas/Hacinas, que practicamente habia desa-
parecido en el recuerdo de la historiografia de la época moderna, sino que este
ultimo se esfuerza en independizar una de la otra y desembarazar a san Millan
de la compahia de Santiago a la que aluden las fuentes medievales™.

Aunque hasta la fecha no existia consenso sobre la identificacion de una u otra
batalla en los lienzos conservados en el monasterio de Yuso, por ejemplo las
obras de Ricci o Roman, por las serias dudas que plantea el criterio general
establecido por Gutiérrez Pastor segun el cual cuando el santo benedictino
aparecia representado “solo se trataba de la batalla de Hacinas, auxiliando al
conde Fernan Gonzalez con sus tropas [...] [y] cuando aparecia en compahia
del apostol Santiago, en que lo que se representaba era batalla de Simancas,
de mayor trascendencia por ser aquella de la que derivaba el Privilegio de los
Votos”'¢. Observamos, sin embargo, la tesis propuesta por Garcia Nistal segun
la cual para el monasterio de Yuso la batalla de Simancas tiene una mayor
importancia que la de Hacinas; de hecho, también Gonzalez de Zarate propuso
identificar el tema de la pintura de fray Juan Ricci para el retablo mayor como
San Millan en la batalla de Simancas, por haber sido ésta la que origina los vo-
tos de san Millan", y, por su parte, la estampa del grabador flamenco Herman
Panneels (act. 1634-1651) representa su aparicion ante los muros de Simancas
-identificada por la inscripcion “Septimancas Villa”-, concediéndole al santo
benedictino todo el protagonismo de la composicion.

Por ultimo, prueba de la tardia aparicion de esta iconografia es como el enemi-
go trasmuté en el turco, en un contexto en el que él va a ir ocupando el lugar
que tradicionalmente habia correspondido a la figura de
neria de la mal llamada Reconquista, convirtiéndose en el enemigo destinado

|u

moro” en la imagi-

a ser derrotado en “guerra santa” Aun cuando seria mas apropiado hablar de
guerra “sacralizada’; segun las tesis de Flori'é, al contar, por ejemplo, las bata-

15 Garcia Nistal, “Los santos entran en batalla’ p. 122.

16 Gutiérrez Pastor, Ismael. “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millan de la Cogolla (1653-
1656)" Gil-Diez Usandizaga, Ignacio (coord.). El pintor Fray Juan Andrés Rizi (1600-1681): Las
ordenes religiosas y el arte en La Rioja. Logrono, Instituto de Estudios Riojanos, 2000, pp. 27-62,
esp. p. 40.

17 Gonzalez de Zarate, Jesus Maria. “La vision emblematica de San Millan en la pintura de Juan
Ricci” Berceo, N°108-109, 1985, pp. 121-133, esp. pp.125-126.

18 La nocion de guerra “sacralizada” ha sido acuinada por Flori, Jean: “Les concepts de guerre sainte
et de croisade aux Xle et Xlle siecles: prédication papale et motivations chevaleresques” Baloup,
Daniel y Josserand, Philippe (ed.). Regards croisés sur la guerre sainte.Toulouse, Ed. Méridiennes,
20086, pp. 133-158, esp. pp. 136-138 y pp. 141-143.Tal nocion ha sido utilizada, en castellano, por
Echevarria Arsuaga, Ana y Rodriguez Garcia, José Manuel. “Entre ‘violencia sagrada’ y ‘guerra
sacralizada’: las Cruzadas” Revista de historia militar, Aho 53, N°Extra 1, 2009, pp. 113-140.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



286 / HisToRrRIA 396

Ilas de Simancas/Hacinas, con la ayuda de Dios y de los santos, es decir, con la
intervencion divina. Un ideal que abarco casi toda la Edad Media y que, desde
luego, no solo no cay6 en desuso durante la Edad Moderna, sino que fue inten-
samente instrumentalizado por algunos centros religiosos, como Santiago de
Compostela o San Millan de la Cogolla, en pleno Siglo de Oro.

Imagen N°2. Bartolomé Roman (atrib.), San Millan en la Batalla de Simancas,
c. 1644-1646, 6leo sobre lienzo. Retablo mayor del Monasterio de Yuso. San
Millan de la Cogolla (La Rioja).

=

Fuente: M. A. Herrero-Cortell (Universidad Politécnica de Valencia).

Es logico, por lo tanto, que en la susodicha estampa de Panneels se den cita tan-
to uno de los santos -la supresion de la imagen de Santiago estaria justificada
por la reivindicacién de los votos de san Millan en Castilla- que acude en ayuda
directa de los guerreros terrenales -el conde Fernan Gonzélez, junto a Ramiro
Il de Ledn y Garcia Sanchez | de Pamplona- como un enemigo a combatir que
es un agresor pagano, o considerado como tal -los “sarracenos’, las tropas na-
zaries de Abderraman lll-, junto a otros elementos iconograficos que subrayan
esa dimension de sacralidad para la batalla; también parece razonable que por
su complejo discurso iconico -tan propio del grabado- fuese el punto de partida
para algunos de los pintores que trabajaron para los benedictinos de Yuso™.

19 Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millan de la Cogolla’ p. 44.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: iméagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 287
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

Uno de estos lienzos es el que fue certeramente atribuido al pintor madrileno
Bartolomé Roman (h. 1585-1647), la Aparicion de san Millan en la Batalla de
Simancas (c. 1644-1646) (Imagen N°2) y que es, probablemente, el mas antiguo
de la serie objeto de este estudio®. Esta presidido por san Millan, vestido de
habito negro y coraza, y toma prestados de Panneels no solo su protagonismo
en la escena de batalla y su tipo figurativo, con el estandarte crucifero, sino
también aquellos elementos ambientales que subrayan la aparicién del santo
ante los muros de la ciudad de Simancas -al fondo-, como el angel que se abre
paso entre las nubes, el celaje tormentoso y los “grandes signos en el cielo”?'.

El santo benedictino se abalanza sobre unos personajes cubiertos con turban-
tes, rojos y blancos en su mayoria, y el situado en primer término, ademas,
aparece tocado con turbante y corona, al estilo europeo, ostentosamente deco-
rado por un joyel con su media luna, emblema usado convencionalmente para
representar la condicién de rey/sultan, aunque en este caso seria mas propia-
mente el califa de Cérdoba. Por lo demas, su atuendo es rico, pero indefinido
o convencional, un tanto carnavalesco. Sus soldados, en cambio, exhiben sim-
bolos facilmente inteligibles por sus contemporaneos, como el turbante, los
alfanjes o los estandartes con la media luna.

En el primer plano de la composicion, se disponen los despojos de la batalla,
cadaveres y heridos. Uno de ellos, el situado en el angulo inferior derecho, a
altura de los ojos del espectador, muestra una herida abierta que, sin embargo,
gracias a la imagen tomada con luminiscencia visible inducida por radiacién
ultravioleta (UVL) podemos discernir que fue inteligentemente retocada en su
momento, a fin de, por un lado, no exceder los limites del decoro en una ima-
gen sacra destinada al culto publico -en los altares del trascoro- y también
por la exhibicion de la fuerza necesaria o indispensable para hacer triunfar
una causa justa (Imagen N°3).Tal retérica de la violencia o la aceptacion de la
“violencia sagrada”? como valor fundamental en las apariciones de san Mi-
Ilan en batalla, era justificable, en primer lugar, en nombre de los principios
combinados de la “guerra santa” y la “guerra justa’] y, por otro lado, en base a
la “sacralizacion” de la contienda, en que insisten las fuentes castellanas, por
ser una batalla librada por la causa de Dios, “con su ayuda y la de los santos,
incluso con intervencion de las legiones celestiales”?.

20 Gutiérrez Pastor, Ismael. “Una pintura inédita de Bartolomé Roman y dos series benedictinas de
San Millan de la Cogolla 'y de San Lesmes de Burgos atribuidas” Berceo, N°105, 1983, pp. 7-30.

21 Martinez, fray Martin. Apologia por san Millan de la Cogolla, patrén de Espana... Haro, Juan de
Mongastoén, 1632, f. 8.

22 Tomamos también prestada esta expresion de Echevarria y Rodriguez Garcia, “Entre ‘violencia
sagrada’ y ‘guerra sacralizada’’ pp. 113-140, esp. p. 123.

23 Flori, “Les concepts de guerre sainte’; pp. 133-158, esp. p. 136-138.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



288 / HisToRrRIA 396

Imagen N°3. Bartolomé Roman (atrib.), San Millan en la Batalla de Simancas,
c. 1644-1646, 6leo sobre lienzo. Monasterio de Yuso, San Millan de la Cogolla
(La Rioja). Izg.: detalle del soldado turco situado en la parte inferior derecha que

muestra una herida en su mejilla; dcha.: Detalle del mismo con luz ultravioleta
(UV) que permite ver como originariamente la herida era mas sanguinolenta.

Fuente: M. A. Herrero-Cortell (Universidad Politécnica de Valencia).

Por lo tanto, la batalla de Simancas es, segun los testimonios escritos y visua-
les, una “guerra sacralizada’; que merece tal reconocimiento por la interven-
cion de los santos, o mas bien, de un santo -que justifica el privilegio de los
votos de San Millan-, y, por sus efectos: la derrota de los infieles y la expulsién
de los musulmanes de tierras cristianas.

Por lo que respecta a la atribucion del lienzo, consideramos que es acertada,
pues el rostro de san Millan estd muy en sintonia, por ejemplo, con el de San
Pedro Celestino, papa, del Museo Nacional del Prado (P003346), en sus fac-
ciones, sus ojos, su compostura y su monumentalidad. La obra presenta una
composicion compleja, estudiada, pues el caballo blanco asume un gran peso
en términos de color, acentuado por la figura del santo con su indumentaria
negra. El pintor se recrea en ciertos detalles, como los estribos del caballo, o
incluso en su prolija descripcion de texturas con los tejidos sedosos o de raso.
Cabe destacar también, el tratamiento dramatico de la luz, tenue en su conjun-
to, pero focalizada en el caballo que emerge en el ligubre episodio bélico. Se-
guramente la imprimacion sea parda oscura, pudiéndose observar en la ima-
gen infrarroja que es muy poco el blanco el que devuelve la obra, evidenciando
que el artista utiliza en su paleta un gran niumero de tierras, negro carbon,
algunos pigmentos como la azurita y abundantes lacas, utilizadas junto con

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 289
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

el bermelldn para la representacién de la sangre. Con la imagen UVL se nos
revela una obra de gran calidad, muy rica en matices de veladuras, asi como
la existencia de diversas manos de barniz. De la misma forma hay reiterar que
la figura del sarraceno/turco -mencionado anteriormente- tiene una veladura
para la sangre de la cara que, aunque parcialmente eliminada, todavia nos
permite ver su luminiscencia, y por su tono anaranjado parece una veladura de
laca de rubia, mientras que en otros lugares las verduras, con un tono de color
mas bien violaceo, nos indican el uso de colorantes como la cochinilla. Por lo
que respecta a la imagen infrarroja (IR), podemos observar una composicion
bien definida, prolija en el detalle, muy pensada y definida en el momento de
su ejecucion, sin apreciarse grandes correcciones.

LAS METAMORFOSIS DE SAN MILAN, DE “MATAMOROS"” A “MATATURCOS”

Imagen N°4. Izg.: Bartolomé Roman (atrib.), San Millan matamoros, segunda
mitad del siglo XVIII, 6leo sobre lienzo. Dcha.: Diego Diez Ferreras (atrib.), San
Millan en la batalla de Simancas, segunda mitad del siglo XVII, éleo sobre
lienzo. Monasterio de Yuso, San Millan de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: Marta Raich Creus (Instituto de Humanismo y Tradicién
Clasica-Universidad de Leon).

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



290 / HisToRIA 396

No obstante, el asunto de la “violencia sacralizada” es mas evidente incluso en
composiciones reducidas, como por ejemplo un lienzo conservado en la sacris-
tia monastica y atribuido también a Bartolomé Roman, el cual representa un
verdadero San Millan matamoros (Imagen N°4 izq.)?*, o mas propiamente “ma-
taturcos” El santo parece entrar solo en batalla, arremetiendo contra soldados
de atuendo turquesco, los cuales responden a diferentes tipos iconograficos,
aunque en la imagineria que produce la peninsula ibérica por estos siglos, eran
figurados preferentemente como guerreros fieros, temibles y destinados a ser
vencidos en batalla, abatidos por las armas cristianas o echados a los pies de
los caballos?. Entre los personajes dispuestos en medio de despojos militares,
el primero blande su alfanje y se protege con un escudo circular, evocacién del
usado por la infanteria arabe-musulmana (turs), lleva por tocado un turbante
envuelto alrededor de un bonete rojo (kavuk), mas propio de los otomanos, o
incluso de los berberiscos, y el segundo yace muerto, con el torso desnudo, la
cabeza afeitada y el copete en la parte superior que lo hacen facilmente iden-
tificable como un esclavo o galeote turco-otomano?, y el tercero, de pie, flan-
quea al santo viste traje corto y trae por tocado un turbante o almaizar sobre un
bonete puntiagudo -sobre el que volveremos mas adelante-. Su tocado no es
un turbante al uso turquesco, mas bien parece un estereotipo que respondia al
horizonte de expectativas de un publico popular, dado que se localiza también
en otro lienzo atribuido también por Gutiérrez Pastor al pintor vallisoletano
Diego Diez Ferreras (act. 1665-1689), de calidad muy inferior pero donde obser-
vamos ese mismo atuendo turquesco (Imagen N°4 dcha.)?.

24 Gutiérrez Pastor, “Una pintura inédita de Bartolomé Roman” p. 13, ldams. 6y 7.

25 Rega Castro, Ivan. “Tejiendo la memoria del otro: Los cartones de laToma de Oran, de 1732,y la
imagineria (anti)musulmana en el contexto de las campanas hispanas en Argelia” Eikon Imago,
Vol. 9, N°1, 2020, pp. 258-260.

26 Algunos de estos tipos figurativos han sido parcialmente definidos en: Rega Castro, Ivan. “Una
alegoria barroca: la Iglesia triunfante con la Herejia y un cautivo turco a sus pies, de Antonio
Palomino a Dionis Vidal” Philostrato: revista de historia y arte, N°14, 2023, pp. 47-69, esp. pp.
61-62.

27 Gutiérrez Pastor, Catdlogo de pintura, Millan, p. 73, n. 42.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 291
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

Imagen N°5. Izqg.: Pedro Ruiz de Salazar (atrib.), Aparicion de San Millan y San-
tiago en la batalla de Simancas, c. 1660-1670, 6leo sobre lienzo. Pinacoteca del
Monasterio deYuso, San Millan de la Cogolla (La Rioja). Dcha.: Hennann Pan-
neels, San Millan en la batalla de Simancas, en Apologia por N.PS. Millan de la
Cogolla Patron de las Espanas, de fray Martin Martinez, Madrid, 1643, f. 7.

Fuente: Marta Raich Creus (Instituto de Humanismo y
Tradicion Clasica-Universidad de Ledn).

No obstante, la version mas fiel al grabado es la Aparicion de San Millan y
Santiago en la batalla de Simancas (1644/1656 post.), de Pedro Ruiz de Sa-
lazar (1604-1670)% (Imagen N°5), quien adapta la composicion a un formato
apaisado de la estampa de Hennann Panneels que ilustra la citada Apologiay
que repite la misma estrategia de narracion sinoptica, conjugando, en la parte
central, la ciudad de Simancas, con los “moros [que] corrian toda la tierra”?,
haciendo sus fechorias, en primer plano; en el margen izquierdo, reunidas la
tropas cristianas en las inmediaciones de ciudad, la gran coalicién encabezada
por el rey de Ledn, Ramiro Il, junto con el conde de Castilla Fernan Gonzalez y
el rey Garcia Sanchez | de Pamplona, quienes “estando en su oracion’, antes de
la batalla, vieron cémo “abriéronse los cielos y vieron venir dos caballeros en
caballos blancos, armados con [...] espadas en las manos; con ellos grandes
companias de angeles”®, que ocupa la parte superior de la composicion en
forma de rompimiento de gloria; por su parte, el margen izquierdo se dispo-
ne el numerosisimo ejército sarraceno, capitaneado por el “Rey Adberraman”
[sic]l. No obstante, el cambio mas significativo con respecto a la composicion
ideada por Panneels es la incorporacién de Santiago haciendo pareja con el

28 Sobre este artista, véase Gutiérrez Pastor, Ismael. “La pintura del Barroco en La Rioja. El siglo
XVII” Moya, José Gabriel y Arrue, Begona (coord.). Historia del Arte en La Rioja. Los siglos XVII
y XVIII, Logrono, Fundacion CajaRioja, 2009, pp. 147-163.

29 Martinez, Apologia por san Millan de la Cogolla, f. 7v.

30 Ibidem, f. 9.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



292 / HisToRrRIA 396

san Millan ecuestre, aunque ligeramente desplazado frente al incuestionable
protagonismo del santo benedictino. En tal sentido, no podemos perder de
vista el hecho de que el cuadro en cuestién procedia de la Casa del Priorato
Cihuri (La Rioja)®, que dependia del monasterio de Yuso, pero que estaba lo
suficientemente alejada del mismo como para escaparse del atento control a
que se sometia la produccion de la imagineria emilianense®.

Es sin lugar a duda la escena mas compleja desde el punto de vista narrativo y
la mas fiel interpretacion visual del texto del Privilegio de los votos de Fernan
Gonzalez, pero también es la mejor representacion de los principios combi-
nados de las doctrinas de “guerra justa” y “guerra santa’; o por mejor decir
“sacralizada”; habida cuenta de que expone en primer término los efectos de
la violencia desatada por sarracenos®, como causa de la guerra, y que se libra
esta por causa de Dios y con su ayuda, por ello, vemos en la parte superior de
la composicidn, los dos santos caballeros, san Millan y Santiago, capitaneando
las legiones angélicas.

La atribucién a Pedro Ruiz de Salazar, por el momento y el contexto, es posible
aceptarla, aunque la composicion narrativa del tema iconografico religioso se
presenta como un escenario teatral, repleto de pequenas figuras que suele
dificultar la adscripcidn estilistica a uno u otro pintor. La produccion de este
pintor estd mas cerca del naturalismo protobarroco que de la estética del pleno
barroco, aunque fue empapandose de las innovaciones de artistas como fray
Juan Rizzi y Bartolomé Roman. Igualmente, debemos destacar que la mayoria
de sus fuentes de inspiracion fueron las estampas -como en el caso que nos
ocupa-, de grabadores como Sadeler, Wieriz o Cort. A Salazar se le conocen
otras obras documentadas como el de San Pedro del retablo mayor de Espi-
nosa del Camino (1658)** o el San Pedro en catedra de la iglesia de San Pedro
de Huércanos (1663), donde hay que destacar su caracter dibujistico de sus
composiciones, asi como su tendencia formal hacia el ultimo manierismo.

31 Gutiérrez Pastor, Catalogo de pintura, p. 104, n. 94.

32 Aunque para Gutiérrez Pastor este cambio en la composicion debia responder a alguna
tradicion particular del cenobio, en Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San
Millan de la Cogolla’) p. 44, n. 62.

33 “En campo no se te osaran parar, mas manda asi que a los xpianos que se quisieren tomar
moros que les des armas e caballos, e les fagan grandes bienes; lo que non se quisieren tomar
moros, manda prender por los pies, e que les quebranten las cabecas a las pefas e a las
paredes” Version romance de Cuellar. Berceo, Gonzalo de. Obras completas. |. La vida de San
Millan de la Cogolla. Estudio y edicion critica de Dutton, Brian. Londres, Tamesis, 1984 [1967], p.
12.

34 Payo Hernanz, René Jesus y Alonso Abad, Maria Pilar. “La proyeccion de los talleres artisticos
de Santo Domingo de la Calzada a mediados del siglo XVII: nuevas obras de Diego de Ichaso y
Pedro Ruiz de Salazar” Berceo, N°163, 2012, pp. 258-261.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 293
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

Imagen N°6. Pedro Ruiz de Salazar (atrib.), Aparicion de San Millan y Santiago
en la batalla de Simancas, c. 1660-1670, fotografia infrarroja (IR).

Fuente: Marta Raich Creus (Instituto de Humanismo y
Tradicion Clasica-Universidad de Leon).

Por lo demas, el lienzo que nos ocupa de Salazar es mas interesante desde
el punto de vista iconografico que del artistico. La estética claroscurista, la
pincelada, la utilizaciéon de ciertos pigmentos, son muy afines a otras obras
del pintor conservadas en el monasterio. A través de la imagen infrarroja (IR)
son mas inteligibles los diversos elementos iconograficos (Imagen N°6), por
mejorar el contraste de materiales a base de carbdn, tintas y pigmentos a base
de humo, etc., observandose un dibujo bien trabajado, tal vez trasladado con
calco através de un carton embebido de blanco de plomo, con lo cual el dibujo
es claro sobre oscuro y no se aprecia. Seguramente fue ejecutado sobre una
imprimacion de color parduzco, por el colorido que presenta en conjunto. En
términos de color, por lo que se puede observar a través de la imagen ultra-
violeta (UV) y visible, hay un uso extensivo de lacas, probablemente de rubia,
en las partes rojas especialmente, y también hay, en algunos puntos, uso de
lacas de cochinilla, las cuales son particularmente poco fluorescentes con una
tendencia bastante violacea. Las capas de barniz son numerosas y gruesas.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



294 / HisToRIA 396

FRAY JUAN RIZI, ENTRE LA VIOLENCIA “SACRALIZADA” Y LA BATALLA
“ALEGORIZADA"

Imagen N°7. ;Segun diseno de fray Juan Ricci?, Retablo mayor de la iglesia
monadstica, c. 1653-1654, y fray Juan Ricci, cuatro lienzos al 6leo, c. 1653-1656.
Monasterio deYuso, San Millan de la Cogolla (La Rioja).

/’\ W 3 \. ,--"’ ’ 2 = T— —// N
e e . : : BN
| o f A | ot

Fuente: Marta Raich Creus (Instituto de Humanismo y
Tradicion Clasica-Universidad de Ledn).

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 295
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

El pintor benedictino fray Juan Ricci pintd de este modo la Batalla de Simancas
(c. 1653-1656) para el retablo mayor del monasterio de Yuso (Imagenes N°7 y
N°8 Izg.)®. Como ha examinado Lidwine Linares, “el artista toma libertades con
sus fuentes y adapta la leyenda’/*® licencias artisticas basadas en la estrategia
del anacronismo, tan habitual en la representacion del enemigo de la cristian-
dad®. Por una parte, las tropas cristianas aparecen representadas como los
tercios espanoles en tiempos de Felipe |V, sin armaduras; los personajes tras el
jinete visten jubon negro, con cuello de valona, medias rojas y zapatos bajos,
sombrero de fieltro de ala ancha, y enarbolan la bandera con el aspa de san An-
drés. Frente a ellos, los sarracenos vencidos -o destinados a serlo- en el cam-
po de batalla, adquieren la forma de turcos-otomanos, armados con alfanjes,
pero sin turbante, aunque traen una bandera de tres medias lunas que forma
parte de la iconografia simbdlica de los “moros” en la tradicion bajomedieval
y moderna32. Por otro lado, dicha imaginaria bélica era el sustitutivo simbdlico
de las guerras, violencia armada y victorias contra los turco-otomanos en el
imaginario colectivo, porque conmemorando las grandes batallas de siglos
lejanos se mantenia viva el rol tradicional como defensora de la fe de la Mo-
narquia Hispéanica, a pesar del desprestigio de las armas espanolas en tiempos
de Felipe IV.

35 Angulo, Diego y Pérez Sanchez, Alfonso E. Historia de la Pintura Espanola. Pintura madrilena
del segundo tercio del siglo XVII. Madrid, Instituto Diego Veladzquez, 1983, pp. 295-296, cat. 28-
35. Véase también, Rega Castro, Ivan. “Violencia y alteridad, o la metamorfosis de la Batalla
de Simancas, obra de fray Juan Ricci, en San Millan de la Cogolla” Rodriguez, Inmaculada,
Minguez, Victor y Rabassa, Carles (ed.). Pervivencia y metamorfosis del mundo medieval en el
imaginario moderno, Gijon, Trea, 2025, pp. 325-331.

36 Linares, “La transmision de una leyenda hagiografico-politica’; pp. 303-316.

37 Sorce, Francesco. “Conflictual Allegories. The image of the Turk as the enemy in ltalian
Renaissance art” Bernardini, Michele y Taddei, Alessandro (ed.). 15th International Congress of
Turkish Art. Proceedings. Napoles, Universita di Napoli “I'Orientale’ Istituto per I'Oriente C. A.
Nallino, 2018, pp. 553-567.

38 Franco Llopis, Borja. “Algunas reflexiones sobre la alteridad religiosa en el arte moderno de
la Corona de Aragdn a través del retablo turolense de San Jorge de Jeronimo Martinez, el
valenciano de San Vicente Ferrer de Miguel del Prado y las obras de Joan de Joanes” Sharq Al-
Andalus, N°21, 2014-2016, pp. 21-52, esp. p. 38. También han sefnalado la instrumentalizacién de
la imagen de los otomanos en el contexto de la guerra de Las Alpujarras: Franco Llopis, Borja
y Moreno Diaz del Campo, Francisco Javier. Pintando al converso: Imdgenes de moriscos en la
peninsula ibérica (1492-1614). Madrid, Ediciones Catedra, 2019, pp. 393-396.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



296 / HisToRrRIA 396

Imagen N°8. Izq.: fray Juan Ricci, Aparicion de San Millan en la batalla de
Simancas, c. 1653-1656, 0leo sobre lienzo. Retablo mayor del Monasterio de
Yuso, San Millan de la Cogolla (La Rioja). Dcha.: Fotografia infrarroja (IR) que
permite observar como el pintor trabaja a partir de una vision completa de la

composicion, sin acusar cambios.

Fuente: Marta Raich Creus (Instituto de Humanismo y
Tradicion Clasica-Universidad de Ledn).

No obstante, dos elementos de la composicion de Ricci han sido objeto de
debate entre los investigadores, la montura del santo y el arbol que sirve de
telén de fondo para su aparicion (Imagen N°8 izq.). Para Gonzalez de Zarate,
san Millan cabalga sobre un unicornio, animal mitolégico reconocible por el
cuerno en su testa, pero no citado en ninguna de las fuentes literarias, y que
es claramente una licencia artistica del monje madrileno. Segun Gonzalez de
Zarate, el unicornio seria simbolo de pureza y de fuerza®. No obstante, otros
autores, como Gutiérrez Pastor, opinan que el animal sobre el que cabalga el
santo benedictino no es un unicornio, sino el caballo blanco descrito por las
cronicas, y que el cuerno no seria mas que uno adorno o testera, sin ningln

39 Gonzalez de Zarate, “La vision emblematica de San Millan’, pp. 126-128.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: iméagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 297
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

tipo de simbolismo*’; una interpretacion que también comparte Olivares To-
rres, dado que parece la opcién mas fiel al espiritu de las fuentes escritas*'.

A nuestro entender, sin embargo, ambas se complementan, porque la testera
con el cuerno subraya el caracter militar de la cabalgadura, pero también pue-
de tener un valor simbdlico a la luz de un emblema estudiado recientemente
por Sanz Baso?*, el cual fue ideado para la fiesta de recibimiento de las reli-
quias de san Benito en el Monasterio de San Benito el Real de Valladolid hacia
159443, Con este motivo, se exhibioé un jeroglifico compuesto por una pictura
con un paisaje presidido por una laguna rodeada de fieras esperando que un
unicornio comenzase a beber y por la letra “seguramente me sigan”#. Segun
su interpretacion, respaldada por un extenso epigrama, el unicornio abrevan-
do era una representaciéon metaférica del propio san Benito, el cual limpiaba
simbdlicamente las aguas “venenosas” que afligian a Africa, y que, en contex-
to religioso, puede sobreentenderse que se refiere al islam y el paganismo. Por
lo demas, Gonzalez de Zarate también senald que es un animal que purifica lo
que toca con su cuerno, segun la interpretacién que ofrecen Paolo Giovio y Jo-
hannes Sambucus®. Asi pues, es probable que tal imagen alegérica estuviera
asociada a la visidon del santo como patrén de Europa y fundador de la orden
benedictina, contribuyendo con su regla a la creacion de otras drdenes religio-
sas y, por ende, a purificar y liberar la tierra de sus males.

No podemos afirmar que Ricci tuviera conocimiento de tal emblema o que el
monasterio de Yuso contara con una versién manuscrita de la relacion valli-
soletana, pero dicha imagen alegdrica se ajusta al pensamiento simbdlico y a
la tradicion monastica de la emblematica religiosa a la que la obra del monje
madrileno no era ajena.

40 Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millan de la Cogolla’; pp. 44-45.

41 Olivares, Lideal d’evangelitzacio guerrera, pp. 505-506.

42 Sanz Baso, Angela. “La representacion del ‘otro’ de religion en el Reino deToledo y el Reino de
Castilla (1492-1621)" Tesis doctoral en Historia del Arte, Universidad Nacional de Educacién a
Distancia. Madrid, 2022, pp. 63-64.

43 Libro de las fiestas que se hicieron y poesias para el Reciuimiento de la Reliquia de nuestro
Padre San Benito que dio a este su Monasterio el Senor Don Diego de Alaua, gentilhombre
de Camara del Rey Don Phelippe Segundo, Por auerla heredado del Senor Don Frances de
Alaua su Padre que siendo embajador de Francia la trujo a Espana. Y se coloco en este Real
Monasterio de Valladolid en veinte y dos dias del mes de lullio del Ano pasado de mill y
quinientos y nobenta y quatro a[hols. Manuscrito, 1594, Universidad de Valladolid, Biblioteca
Histérica Santa Cruz, U/Bc Ms 229. Para mas informacién sobre estos festejos, véase Egido
Lépez, Teéfanes. “Reliquias y procesiones en las antiguas iglesias de San Pablo y San Benito
el Real de Valladolid” Maza Zorrilla, Elena y Marcos del Olmo, Maria de la Concepcion (coord.).
Estudios de Historia. Homenaje al profesor Jesus Maria Palomares. Valladolid, Secretariado de
Publicaciones, 2006, pp. 37-52.

44 Libro de las fiestas, f. 48.

45 Gonzalez de Zarate, “La vision emblematica de San Millan’, pp. 126-128.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



298 / HisToRrRIA 396

En segundo lugar, también observamos un gran arbol -frecuentemente iden-
tificado como una encina- que se dispone en el centro de la escena, el cual es
probable que no sélo cumpla una funcién estética o compositiva, y, en este
sentido, Gonzalez de Zarate lo consideré como imagen emblematica del Es-
tado, del que san Millan era su protector y patron“. Por otro lado, al margen
del valor simbdlico es légico pensar que el arbol fuera también sinécdoque
del campo de batalla, una alusion al entorno natural de Hacinas/Simancas. Un
recurso que vemos repetido en el relieve de Diego de Lizarraga (h. 1661-1665)
que preside la portada del monasterio, donde se representa la batalla de Si-
mancas a través de los arboles que flanquean la composicién y los despojos
de los “moros” vencidos, a los pies?’.

No obstante, no puede descartarse el valor simbodlico del arbol, aunque no
leido a la luz de la emblematica politica, como sugirié Gonzalez de Zarate, sino
de la literatura emblematica religiosa, dado que la encina ha sido considerada
por algunos autores como emblema de la dureza de la fe y de la resistencia del
cristiano ante la adversidad®. Por ello fray Martin Martinez, muy propiamente,
escogié como imagen para el colofén de la primera edicién de su Apologia un
arbol frondoso de raices profundas y puso el punto y final a su texto exhortan-
do a “los espanoles” [sic] al culto de los santos patronos tradicionales y a po-
nerse “[...] debajo de su proteccion, en que podemos con seguridad afiancar
nuestras victorias, mediante el favor divino”*. Asi, el arbol, como imagen de
la religion y fortaleza de la fe, cobija a los que le son fieles y que gozan, por lo
tanto, de la proteccion del santo, también en época de grandes tribulaciones.

Por otro lado, la obra que el pintor benedictino realizo para el retablo mayor
responde a una composicion eficaz y bien estudiada, sin acusar cambios, o
al menos estos no son observables en la fotografia infrarroja (Imagen N° 8.
dcha.). Es la mas teatral de cuantas pintd para los monasterios castellanos®,
en parte por el realismo detallista, desplegado en todo el horror de las heridas
de los sarracenos/turcos, la fuerza verdaderamente excepcional impresa al ji-
nete y el recurso al anacronismo por el que superponen distintos momentos

46 Gonzalez de Zarate, “La vision emblematica de San Millan’; pp. 125-126. Véase también
Gonzalez de Zarate, Jesus Maria. “Las claves emblematicas en la lectura del retrato barroco”
Goya, N°187-188, 1985, p. 57.

47 Olivares, Lideal d’evangelitzacié guerrera, p. 507.

48 Rodriguez de La Flor, Fernando. Emblemas. Lecturas de la imagen simbdlica. Madrid, Alianza
Editorial, 1995, p. 309.

49 Martinez, Apologia por san Millan de la Cogolla, f. 76v.

50 Gutiérrez Pastor, Catdlogo de pintura, p. 85.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
) Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 299

MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro
historicos, al traer la narracién de la batalla a la contemporaneidad a través
del atuendo de los personajes. Hemos afirmado tentativamente que al grupo
de los tercios castellanos se contrapone una imagen que se desarrollo en la
peninsula sobre el ejército otomano, construida no a partir de la realidad de
sus cuerpos de élite, como los jenizaros, sino de la eventual combinaciéon de
estereotipos negativos sobre los otomanos, los bereberes y otros pueblos mu-

sulmanes del Mediterraneo.

Es sorprendente ver en la parte inferior de la composicién los cuerpos de los
vencidos repitiendo tocado indeterminado, traje rojo, gran mostacho y blan-
diendo grandes alfanjes. A este respecto, es facil hipotetizar que su gesto, su
utillaje y sobre todo su atuendo, rojo, sean elementos de una retérica de la al-
teridad no necesariamente fundamentada en un conocimiento directo del ejér-
cito otomano. Por el contrario, es altamente probable que este tipo figurativo
fuera de uso frecuente en las principales escuelas de mediados del siglo XVII,
no solo entre artistas cortesanos, como Velazquez, sino también entre pintores
sevillanos como Pacheco o Zurbaran, en un momento en el que se puede dar
por hecho que laimagen del turco ya estaba bien fijada y esta no dependia solo
de lucir un turbante sobre la cabeza y portar una cimitarra en la mano -como
erroneamente pudiera pensarse-. Por lo demas, nétese que su tocado no es el
turbante blanco envuelto alrededor del kavuk, al uso turquesco, mas bien pa-
rece un turbante/almaizar envolviendo un bonete puntiagudo -el cual subraya,
por lo demas, su naturaleza extranjerizante, propia de la representacién de la
alteridad religiosa- y que parece remitir a la iconografia de las batallas navales
en el mundo mediterraneo de la Edad Moderna®'.

51 Rega Castro, Ivan. “La cabeza de Ali Baja y el ‘otro’ ultrajado en el imaginario lepantino a finales
del siglo XVI" Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, N°2, 2023, pp.
35-52, esp. p. 44.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



300 / HisToRIA 396

Imagen N°9. Fray Juan Ricci, Aparicion de San Millan en la batalla de Siman-
cas, detalle del grupo de los sarracenos/turcos. Retablo mayor del Monasterio
deYuso, San Millan de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: Marta Raich Creus (Instituto de Humanismo y
Tradicion Clasica-Universidad de Ledn).

De hecho, si volvemos sobre nuestros pasos, en la Batalla de Simancas, Ricci
recurrid, en el angulo inferior derecho, a dicha imagen del turco -vestido de rojo,
con el gran mostacho, y el alfanje a sus pies-, sin necesidad de turbante (Imagen
N°9). Pintor erudito, contemporaneo de Veldzquez y de Zurbaran, y con buena

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 301
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

relacion con otros artistas madrilenos del momento -a pesar de su corta estan-
cia en la corte-, entre los que podemos contar a su hermano Francisco Ricci,
el benedictino seguro que estaba familiarizado con este estereotipo teatral y
literario, que aprovecho para el retablo mayor la iglesia de San Millan de Yuso,
en correspondencia con el horizonte de expectativas del publico madrileno mas
que con el de los benedictinos riojanos. Aun asi, sorprende tanto la aceptacién
de su violenta iconografia por parte de la comunidad benedictina como el papel
protagonista de san Millan en la composicion, en detrimento incluso del conde
Fernan Gonzalez, quien probablemente sea, como sugiere Olivares®, el infante
que se dispone tras la montura del santo -impropiamente representado a pie-,
exhibiendo su baston de mando en la diestra y la banda carmesi de general
sobre el pecho.

Desde el punto de vista técnico, se trata de una obra que tiene una imprima-
cién de color rojizo, una almagra probablemente clara, apreciable en los tonos
medios de grises que aparecen en el infrarrojo (Imagen N°8 dcha.), que corres-
ponden justo con tonos férricos. Es probable que en esa imprimacion también
haya un contenido de algun pigmento blanco, por ejemplo, el blanco de plomo,
o incluso de carbonato de calcio, sulfato de cal, que podrian estar perfectamente
presentes puesto la imagen infrarroja tiene un poco de respuesta blanquecina.

Sin duda se trata de una obra de una gran calidad técnica, con una composicion
muy estudiada y de una ejecucion pulcrisima, muy inspirada en el naturalismo
de finales del siglo XVI y sobre todo el inicio del siglo XVII, que aprovecha muy
bien los tonos medios de la imprimacion en practicamente toda la obra; con la
excepcion del personaje central, san Millan, donde hay un mayor grosor picto-
rico y la imprimacion es menos visible, en general, porque el pigmento blanco
es un blanco anadido en masa, precisamente para que destaque ese tono mas o
menos oscuro del lienzo.

Las figuras del caballo y del santo tienen un enorme peso sobre el resto que es-
tan apostadas en un primer plano, sobre la rosca del arco. En la imagen infrarro-
ja se observa como esas figuras tienen una gran cantidad de blanco de plomo,
para luego aplicar numerosas veladuras, una técnica muy tipica del siglo XVII,
por la que se construyen como si fueran grisallas de blanco, lo que hace que
tengan cierta luminosidad. De hecho, esas figuras parecen tener un menor con-
traste, lo que tiene que ver con el uso de algunos pigmentos, como, por ejemplo,
el negro carbdn, en contraste con lo que ocurre con la tunica de san Millan, muy
irregular, con la presencia de un negro con mucho peso matérico.

52 Olivares, Lideal d’evangelitzacio guerrera, p. 505.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



302 / HisToRrRIA 396

En el IR también podemos apreciar un pigmento azul que seguramente sea un
esmalte, puesto que devuelve un tono poco oscuro (Imagen N°8 dcha.), con la
posibilidad de que haya también partes con blanco indigo, por ejemplo, en el
personaje de color azul oscuro que esta bajo la panza del caballo que aparece
muy claro en el infrarrojo. En los rojos hay bermellon y en los amarillos, mucho
blanco de plomo, que, de hecho, es el pigmento mayoritario que encontramos
en el personaje de rosado que aparece en la parte inferior izquierda. En general,
muchas partes se ven tapadas con veladuras, con una imprimacion local blanca,
que es la técnica que prima en casi toda la superficie del lienzo.

En definitiva, la obra exhibe un detallismo que se percibe, por ejemplo en por-
menores como los ornamentos incrustados de las correas del caballo, la testera,
en las arruga y pliegues de los drapeados de los personajes, que casi parecen
terciopelo, o incluso la planta que encontramos en la esquina inferior derecha de
la obra o la propia textura del tronco, de las hojas que estan tratadas de forma in-
dividualizada, sin olvidar esas nubes rojas, que son particularmente interesantes.

CONCLUSIONES: ALTERIDAD Y GUERRA “SACRALIZADA”

En un periodo marcado por las crisis internas de la Monarquia Hispanica, se ins-
trumentalizé al enemigo comudn musulman, sobre la base de una hagiografia
nostalgica y militarista, para impulsar una nueva imagen de san Millan caballero
que entra en batalla no ya contra los “sarracenos” sino contra los otomanos,
dotandosele, asi, de valor de contemporaneidad. En estas lineas, hemos puesto
en evidencia la estrategia publicitaria desarrollada por los monjes de Yuso, de
dimensiones desconocidas hasta la fecha en cuanto al despliegue de un aparato
propagandistico bien coordinado tanto en la literatura como en las artes plasticas.
Esta buscaba, en ultima, instancia el reconocimiento del santo emilianense como
patrén de Castilla y por extensién de toda la Monarquia Catolica, una estrategia
cuyo éxito queda probado por la difusion y pervivencia de dicha formula icono-
grafica, en torno a la cual parece haber cerrado filas toda la orden benedictina.

Por ultimo, se puede afirmar que dicha imagineria emilianense participa del apa-
rato ideoldgico de la “guerra santa” y comparte con ella algunos de los ingre-
dientes ya enumerados por Flori®3, como el “peligro” de un islam belicoso, y la
“guerra justa” contra el Mal, predicada por los Padres de la Iglesia y embebida
en un “espiritu escatoldgico’; a que no es ajeno el Barroco espanol, y finalmente
la propia intervencion del santo guerrero.

53 Flori, Jean. La guerra santa. La formacion de la idea de cruzada en el Occidente cristiano.
Madrid, Trotta-Universidad de Granada, 2003; Flori, Jean. La Cruz, la tiara y la espada. Barcelona,
Edhasa, 2013.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 303
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

BIBLIOGRAFIA
Fuentes de archivo

Libro de las fiestas que se hicieron y poesias para el Reciuimiento de la Reliquia
de nuestro Padre San Benito que dio a este su Monasterio el Senor Don Diego
de Alaua, gentilhombre de Camara del Rey Don Phelippe Segundo, Por auerla
heredado del Senor Don Frances de Alaua su Padre que siendo embajador de
Francia la trujo a Espana.Y se coloco en este Real Monasterio de Valladolid en
veinte y dos dias del mes de lullio del Ano pasado de mill y quinientos y no-
benta y quatro a[ho]s. Manuscrito, 1594, Universidad de Valladolid, Biblioteca
Historica Santa Cruz, U/Bc Ms 229.

Fuentes impresas

Berceo, Gonzalo de. Obras completas. |. La vida de San Millan de la Cogolla
(Estudio y edicion critica de Dutton, Brian). Londres, Tamesis, 1984 [1967].

Martinez, fray Martin. Apologia por san Millan de la Cogolla, patron de Espa-
Aa... Haro, Juan de Mongaston, 1632.

Martinez, Martin. Apologia por N.PS. Millan de la Cogolla Patron de las Espa-
Aas. Madrid [s.n.], 1643.

Bibliografia

Angulo, Diego y Pérez Sanchez, Alfonso E. Historia de la Pintura Espanola.
Pintura madrilena del segundo tercio del siglo XVII. Madrid, Instituto Diego
Velazquez, 1983.

Asensio Jiménez, Nicolas. “La identidad del santo anacoreta a través de las
Tablas de San Millan” Norba: Revista de arte, N°35, 2015, pp. 9-25.

Cabrillana Ciézar, Nicolds. Santiago Matamoros. Historia e imagen. Malaga,
Servicio de Publicaciones, Diputacién de Malaga, 1999.

Didi-Huberman, Georges. Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo de
las imagenes. Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2011.

Echevarria Arsuaga, Ana y Rodriguez Garcia, José Manuel. “Entre ‘violencia
sagrada’ y ‘guerra sacralizada’: las Cruzadas». Revista de historia militar, Afo
53, N°Extra 1, 2009, pp. 113-140.

Egido Lopez, Tedfanes. “Reliquias y procesiones en las antiguas iglesias de San
Pablo y San Benito el Real de Valladolid” Maza Zorrilla, Elena y Marcos del
Olmo, Maria de la Concepcidn (coord.). Estudios de Historia. Homenaje al pro-
fesor Jesus Maria Palomares. Valladolid, Secretariado de Publicaciones, 2006,
pp. 37-52.

Falcao, José Anténio y Pereira, Fernando Antdnio Baptista. O alto-relevo de
Santiago combatendo os Mouros da Igreja matriz de Santiago do Cacém. Beja,
Departamento do Patrimonio Histérico e Artistico da Diocese de Beja/Camara
Municipal de Santiago do Cacém, 2001.

Ferreira, Isabel Cristina. “lconografia da Guerra Santa no territério portugués
(séculos XII-XIV)" Ayala Martinez, Carlos de; Henriet, Patrick y Palacios Ontalva,
J. Santiago (eds.). Origenes y desarrollo de la Guerra santa en la Peninsula Ibé-
rica. Palabras e imagenes para una legitimacion (siglos X-XIV). Madrid, Casa
de Velazquez, 2016, pp. 311-326.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



304 / HisToRrRIA 396

Fernandez Gallardo, Luis. “Santiago Matamoros en la historiografia hispano-
medieval: origen y desarrollo de un mito nacional” Medievalismo, N° 15, 2005,
pp. 139-174.

Flori, Jean. La guerra santa. La formacion de la idea de cruzada en el Occidente
cristiano. Madrid, Trotta-Universidad de Granada, 2003.

Flori, Jean. “Les concepts de guerre sainte et de croisade aux Xle et Xlle siecles:
prédication papale et motivations chevaleresques” Baloup, Daniel y Josserand,
Philippe (ed.). Regards croisés sur la guerre sainte.Toulouse, Ed. Méridiennes,
2006, pp. 133-158.

Flori, Jean. La Cruz, la tiara y la espada. Barcelona, Edhasa, 2013.

Franco Llopis, Borja. “Algunas reflexiones sobre la alteridad religiosa en el arte
moderno de la Corona de Aragdn a través del retablo turolense de San Jorge
de Jeronimo Martinez, el valenciano de San Vicente Ferrer de Miguel del Prado
y las obras de Joan de Joanes” Sharq Al-Andalus, N°21, 2014-2016, pp. 21-52.

Franco Llopis, Borja y Moreno Diaz del Campo, Francisco Javier. Pintando al
converso: Imagenes de moriscos en la peninsula ibérica (1492-1614). Madrid,
Ediciones Catedra, 2019.

Garcia Nistal, Joaquin. “Los santos entran en batalla: la gestacién durante la
Edad Moderna de la imagen de san Isidoro y san Milldn en lucha contra el
islam” Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, N° 2,
2023, pp. 117-132

Gomez Darriba, Javier. “Santiago Matamoros en Sevilla. Mito, arte y devociéon”
Imago: revista de emblematica y cultura visual, N°10, 2018, pp. 143-173.

Gonzalez de Zarate, Jesus Maria. “La visiéon embleméatica de San Millan en la
pintura de Juan Ricci” Berceo, N°108-109, 1985, pp. 121-133.

Gonzalez de Zarate, Jesus Maria. “Las claves emblematicas en la lectura del
retrato barroco” Goya, N°187-188, 1985, pp. 53-62.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “Una pintura inédita de Bartolomé Roman y dos se-
ries benedictinas de San Millan de la Cogolla y de San Lesmes de Burgos atri-
buidas” Berceo, N°105, 1983, pp. 7-30.

Gutiérrez Pastor, Ismael. Catalogo de pintura del Monasterio de San Millan de
la Cogolla. Logrono, CSIC, Instituto de Estudios Riojanos, 1984.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millan de la
Cogolla (1653-1656)" Gil-Diez Usandizaga, Ignacio (coord.). El pintor Fray Juan
Andrés Rizi (1600-1681): Las ordenes religiosas y el arte en La Rioja. Logrofo,
Instituto de Estudios Riojanos, 2000, pp. 27-62.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “La pintura del Barroco en La Rioja. El siglo XVII”
Moya, José Gabriel y Arrie, Begona (coord.). Historia del Arte en La Rioja. Los
siglos XVIl'y XVIII. Logroho, Fundacién CajaRioja, 2009, pp. 147-163.

Linares, Lidwine. “La transmision de una leyenda hagiografico-politica: san
Millan en la batalla de Hacinas de la Edad Media al Siglo de Oro” Giiell, Moénica
y Déodat-Kessedjian Marie F (ed.). A tout seigneur tout honneur. Mélanges
offerts a Claude Chauchadis. Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2009,
pp. 303-316.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



La invencion de San Milldan como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de
Yuso: imagenes de alternidad y violencia “sacralizada” / 305
MicuUeL ANGEL HERRERO-CORTELL  Isibro Puic SancHis ~ MaARTA RaicH CReus  Ivan Reca CasTro

Lépez, Roberto J. “La pervivencia de un mito bélico en la Espana Moderna: la
imagen de Santiago caballero” Gonzalez Cruz, David (ed.). Religion y conflictos
bélicos en Iberoamérica. Sevilla, Universidad Internacional de Andalucia, 2008,
pp. 40-73.

Monterroso Montero, Juan Manuel. “Santiago, san Millan y san Raimundo: Mi-
lites Christi” Singul, Francisco (ed.). Santiago-Al-Andalus. Dialogos artisticos
para un milénio. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 1997, pp. 483-500.

Monterroso Montero, Juan Manuel. “A la sombra de Santiago. La afirmacion
del culto jacobeo y su identificacion con la Monarquia durante la Edad Moder-
na” Nieto Alcaide, Victor (dir.). Santiago y la Monarquia de Espana (1504-1788).
Madrid, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2004, pp. 53-70.

Moralejo Alvarez, Serafin. “El patronazgo artistico del arzobispo Gelmirez
(1100-1140): su reflejo en la obra e imagen de Santiago” Franco Mata, Angela
(coord.). Patrimonio artistico de Galicia y otros estudios. Homenaje al Prof. Dr.
Serafin Moralejo Alvarez. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, Direccion
Xeral de Patrimonio Cultural, 2004, Tomo |, pp. 289-299.

Nagel, Alexander y Wood, Christopher. Renacimiento anacronista. Madrid,
Akal, 2017.

OlivaresTorres, Enric. “Lideal d’evangelitzaci6é guerrera. Iconografia dels cava-
llers sants”Tesis Doctoral en Historia del Arte, Universitat de Valéncia. Valencia,
2016.

OlivaresTorres, Enric. “La influencia de los textos sagrados en la configuraciéon
visual de los santos guerreros” Eikon Imago, N°15, 2020, pp. 75-103.

Payo Hernanz, René Jesus. “La creacién de una imagen: iconografia cidiana
de la Edad Media a la llustracion” Elorza Guinea, Juan Carlos (dir.). E/ Cid: del
hombre a la leyenda. Valladolid, Junta de Castilla y Ledn, Sociedad Estatal de
Conmemoraciones Culturales, 2007, pp. 332-358.

Payo Hernanz, René Jesus. “La imagen del heroe medieval castellano. El Cid:
entre la historia, la leyenda y el mito” Cuadernos del CEMYR, Vol. 14, 20086, pp.
111-146.

Payo Hernanz, René Jesus y Alonso Abad, Maria Pilar. “La proyeccion de los
talleres artisticos de Santo Domingo de la Calzada a mediados del siglo XVII:
nuevas obras de Diego de Ichaso y Pedro Ruiz de Salazar” Berceo, N°163, 2012,
pp. 258-261.

Perceval, José Maria. “Uno y multiple: el turco y los diferentes turcos imagina-
dos por la propaganda literaria de los siglos XVI y XVII" Hipogrifo. Revista de
literatura y cultura del Siglo de Oro,Vol. 11, N°2, 2023, pp. 19-34.

Pl6tz, Robert. “Antecedentes iconograficos. El Apdstol Santiago y la Reconquis-
ta” Diaz Fernandez, José Maria (ed.). Santiago en América. Santiago de Com-
postela, Arcebispado de Santiago de Compostela, 1993, pp. 266-275.

PozaYaglie, Marta. “San Millan" Revista digital de iconografia medieval,Vol. 4,
N°7, 2012, p. 29-36.

Rega Castro, Ivan. “Tejiendo la memoria del otro: Los cartones de laToma de
Oran, de 1732, y la imagineria (anti)musulmana en el contexto de las campa-
nas hispanas en Argelia” Eikon Imago, Vol. 9, N°1, 2020, pp. 255-280.

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



306 / HisToRrlA 396

Rega Castro, lvan. “La cabeza de Ali Baja y el ‘otro’ ultrajado en el imaginario
lepantino a finales del siglo XVI" Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del
Siglo de Oro, Vol. 11, N°2, 2023, pp. 35-52.

Rega Castro, Ivan. “Una alegoria barroca: la Iglesia triunfante con la Herejia y
un cautivo turco a sus pies, de Antonio Palomino a Dionis Vidal” Philostrato:
revista de historia y arte, N°14, 2023, pags. 47-69.

Rega Castro, Ivan. “Violencia y alteridad, o la metamorfosis de la Batalla de
Simancas, obra de fray Juan Ricci, en San Millan de la Cogolla” Rodriguez, In-
maculada; Minguez, Victor y Rabassa, Carles (ed.). Pervivencia y metamorfosis
del mundo medieval en el imaginario moderno, Gijén, Trea, 2025, 325-331.

Rey Castelao, Ofelia. Los mitos del apdstol Santiago. Santiago de Compostela,
Edicions NigraTrea, 2006.

Rodriguez de La Flor, Fernando. Emblemas. Lecturas de la imagen simbdlica.
Madrid, Alianza Editorial, 1995.

Rubial Garcia, Antonio. “La violencia de los santos en Nueva Espana” Bulletin
du centre d’études médiévales d’Auxerre, N°2, 2008. http:/journals.openedi-
tion.org/cem/4092.

Sanz Baso, Angela. “La representacion del ‘otro’ de religion en el Reino de
Toledo y el Reino de Castilla (1492-1621)" Tesis doctoral en Historia del Arte,
Universidad Nacional de Educacion a Distancia. Madrid, 2022.

Sorce, Francesco. “Conflictual Allegories.The image of theTurk as the enemy in
Italian Renaissance art” Bernardini, Michele y Taddei, Alessandro (ed.). 15th In-
ternational Congress of Turkish Art. Proceedings. Napoles, Universita di Napoli
“I'Orientale’, Istituto per I'Oriente C. A. Nallino, 2018, pp. 553-567.

Recibido el 17 de enero de 2025
Aceptado el 24 de marzo de 2025
Nueva version: 4 de junio de 2025

Historia 396, Valparaiso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026



