
HISTORIA 396
ISSN 0719-0719

E-ISSN 0719-7969
VOL 16

N°1 - 2026
[279-306]

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

279

La invención de San Millán como 
“mataturcos” en la pintura barroca 
del monasterio de Yuso: imágenes de 
alternidad y violencia “sacralizada”*

Miguel Ángel Herrero-Cortell
Universitat Politècnica de València

mihercor@har.upv.es

Marta Raïch Creus
Instituto de Humanismo y Tradición Clásica/

Universidad de León
mraic@unileon.es

Isidro Puig Sanchis
Universitat Politècnica de València

ipuig@upv.es

Ivan Rega Castro
Universidad de León

iregc@unileon.es

The Saint Aemilian’s invention as the turk-slayer in 
the monastery of Yuso’s baroque paintings: images of 
otherness and “sacralised” violence

279

Resumen

Este artículo aborda el análisis de los principales conceptos, 
motivos y técnicas que construyeron la nueva imagen de san 
Millán como “santo matamoros” en la pintura barroca conservada 
en el monasterio de Yuso, en San Millán de la Cogolla (La Rioja, 
España). Más concretamente, este se centra en la construcción 
de su iconografía como “mataturcos”, una metamorfosis que 
evidencia su tardía aparición, a mediados del siglo XVII. También 
se abordan diferentes hipótesis sobre su origen y sus eventuales 
referentes iconográficos a través de un estudio comparado 
entre las pinturas conservadas de los artistas Juan Andrés Ricci, 
Bartolomé Román o Pedro Ruiz de Salazar, con la ayuda de la 
tecnología de imagen multibanda para el conocimiento de los 

*	 Esta publicación es resultado del proyecto I+D+i “La construcción 
del imaginario turquesco en la cultura visual iberoamericana de la 
Edad Moderna” (PID2022-138382NB-I00), financiado por el MCIN/
AEI/10.13039/501100011033 y cuyo investigador principal es el Dr. Iván 
Rega Castro (Universidad de León. España). Queremos agradecer, 
en primer lugar, al prior del monasterio de San Millán de Yuso, fray 
José Ramón Pérez, la autorización para examinar las obras objeto de 
estudio e información facilitada sobre la colección; también la ayuda 
prestada a su comunidad de agustinos recoletos.

DOI: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.16-Iss.1-Art.901



280 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

procedimientos técnicos y materiales empleados en dichas obras. 
Todo ello es objeto de estudio para comprender la creación de 
una imagen de gran éxito, basada en aspectos clave como la 
reivindicación, por parte de los monjes de Yuso, del patronazgo 
de la Monarquía Hispánica para su fundador y la pervivencia del 
ideal de guerra “sacralizada”, de forma más general, en la cultura 
monástica benedictina.

Palabras clave: iconografía de San Millán; santos matamoros; 
alteridad; guerra sacralizada..

Abstract

The article deals with an analysis of the main concepts, motifs and 
techniques that builded up the new Saint Aemilian’s image as a 
“Moor-slayer saint” in the Baroque painting held in the Monastery 
of Yuso, in San Millan de la Cogolla (Spain). More specifically, it 
focuses on the construction of its iconography as “Turk-slayer”, 
a metamorphosis that is proof of its late appearance in the mid-
17th century. Different hypothesis to analyse the origin, and the 
iconografic sorces through a comparative study of the Juan 
Ricci, Bartolomé Román or Pedro Ruiz de Salazar’s preserved 
paintings, with the help of a multi-band imaging for knowledge 
of the technical procedures and materials used in the artworks. 
All of this is under analysis in order to understand the making 
a highly successful image, based on key aspects like the Yuso 
monks’ claim to the patronage of the Hispanic Monarchy for their 
founder and the survival of the ideal of “sacralised” warfare more 
generally in the Benedictine monastic culture.

Keywords: Saint Aemilian’s iconography, Moor-slayer saints, 
Otherness, Sacralised warfare.



281/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

INTRODUCCIÓN: ALGUNAS INVENCIONES BARROCAS DE OTROS “SANTOS 

MATAMOROS”

Es bien conocido el proceso histórico por el que la imagen literaria y visual 

del Santiago ecuestre como bellator1 dio pie al tipo iconográfico que sirvió de 

base para la invención de otros santos guerreros, como san Raimundo de Fi-

tero, san Millán o san Isidoro2, por citar sólo alguno de los ejemplos hispanos 

más representativos. Esta metamorfosis iconográfica que convertía a santos 

medievales en violentos guerreros se estaba dando ampliamente durante los 

siglos XVII y XVIII en viejos monasterios y santuarios vinculados al camino de 

Santiago -aunque no en exclusiva-, en los que una producción local en distin-

tos géneros aspiraba a reclamar una dimensión panhispánica o incluso euro-

pea para sus santos protectores. Así se encumbraron dichas imágenes en sus 

1	 Es imposible resumir en un par de líneas el proceso por el que la imagen del Santiago bellator que 
surge en la Compostela del siglo XIV, en concreto en una miniatura del llamado Tumbo B (1326) 
de la catedral de Santiago, se entrecruza con la imagen del Santiago matamoros que aparece 
tanto en pintura como en escultura, también en el siglo XIV, aunque lejos de Galicia; como, por 
ejemplo, el relieve procedente del coro bajo de la iglesia santiaguista de Santiago do Cacém (h. 
1330), véase: Plötz, Robert. “Antecedentes iconográficos. El Apóstol Santiago y la Reconquista”. 
Díaz Fernández, José María (ed.). Santiago en América. Santiago de Compostela, Arcebispado de 
Santiago de Compostela, 1993, pp. 266-275; Moralejo Álvarez, Serafín. “El patronazgo artístico del 
arzobispo Gelmírez (1100-1140): su reflejo en la obra e imagen de Santiago”. Franco Mata, Ángela 
(coord.). Patrimonio artístico de Galicia y otros estudios. Homenaje al Prof. Dr. Serafín Moralejo 
Álvarez. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, Dirección Xeral de Patrimonio Cultural, 2004, 
Tomo I, pp. 289-299; Falcão, José António Pereira, Fernando António Baptista. O alto-relevo de 
Santiago combatendo os Mouros da Igreja matriz de Santiago do Cacém. Beja, Departamento 
do Património Histórico e Artístico da Diocese de Beja/Câmara Municipal de Santiago do Cacém, 
2001; Ferreira, Isabel Cristina. “Iconografia da Guerra Santa no território português (séculos XII-
XIV)”. Ayala Martínez, Carlos de; Henriet, Patrick y Palacios Ontalva, J. Santiago (eds.). Orígenes y 
desarrollo de la Guerra santa en la Península Ibérica. Palabras e imágenes para una legitimación 
(siglos X-XIV). Madrid, Casa de Velázquez, 2016, pp. 311-326. En cualquier caso, la historiografía 
ha llamado la atención sobre su tardía aparición y la escasez de imágenes hasta fechas muy 
avanzadas del siglo XIV, las cuales empiezan a proliferar bajo los Reyes Católicos. Isabel I de 
Castilla impulsó sobremanera la Orden de Santiago y la advocación de este santo en numerosos 
conventos y monasterios. Aunque fue durante el reinado de Carlos V cuando se popularizó 
la imagen de Santiago matamoros y se instrumentalizó su iconografía para exaltación de la 
monarquía, véase: Cabrillana Ciézar, Nicolás. Santiago Matamoros. Historia e imagen. Málaga, 
Servicio de Publicaciones, Diputación de Málaga, 1999; Monterroso Montero, Juan Manuel. “A la 
sombra de Santiago. La afirmación del culto jacobeo y su identificación con la Monarquía durante 
la Edad Moderna”. Nieto Alcaide, Víctor (dir.). Santiago y la Monarquía de España (1504-1788). 
Madrid, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2004, pp. 53-70; Fernández Gallardo, 
Luis. “Santiago Matamoros en la historiografía hispanomedieval: origen y desarrollo de un mito 
nacional”. Medievalismo, Nº15, 2005, pp. 139-174, esp. 173-174; Rey Castelao, Ofelia. Los mitos 
del apóstol Santiago. Santiago de Compostela, Edicións Nigra Trea, 2006; López, Roberto J. “La 
pervivencia de un mito bélico en la España Moderna: la imagen de Santiago caballero”. González 
Cruz, David (ed.). Religión y conflictos bélicos en Iberoamérica. Sevilla, Universidad Internacional 
de Andalucía, 2008, pp. 40-73, esp. 51-56; Gómez Darriba, Javier. “Santiago Matamoros en Sevilla. 
Mito, arte y devoción”. Imago: revista de emblemática y cultura visual, Nº10, 2018, pp. 143-173.

2	 Monterroso Montero, Juan Manuel. “Santiago, san Millán y san Raimundo: Milites Christi”. 
Singul, Francisco (ed.). Santiago-Al-Andalus. Diálogos artísticos para un milénio. Santiago de 
Compostela, Xunta de Galicia, 1997, pp. 483-500; García Nistal, Joaquín. “Los santos entran en 
batalla: la gestación durante la Edad Moderna de la imagen de san Isidoro y san Millán en lucha 
contra el islam”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, 
pp. 117-132. Para un panorama completo, véase Olivares Torres, Enric. L’ideal d’evangelització 
guerrera. Iconografia dels cavallers sants. Tesis Doctoral en Historia del Arte, Universitat de 
València. Valencia, 2016.



282 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

fachadas principales, como san Isidoro en el remate escultórico de la portada 

de su colegiata de León o san Millán en el relieve de Diego Lizárraga para 

la fachada del monasterio de Yuso (La Rioja) (Imagen Nº1), pero también un 

altorrelieve de El Cid “matamoros” preside la portada del monasterio de San 

Pedro de Cardeña (Burgos)3.

No obstante, conviene insistir en que tanto san Millán como san Isidoro apa-

recieron representados como guerreros en fechas tardías, tanto en la literatura 

como en las artes visuales, de hecho, la invención de un “san Millán mata-

moros” no se dio hasta la década de 1640, lo que fue auspiciado por crónicas 

locales o textos de tipo hagiográfico4. En cualquier caso, resulta paradójico 

que estos discursos de una violencia triunfalista se dieran cuando la Monar-

quía Hispánica vivía una clara decadencia política y el peso específico de estos 

centros religiosos en la península como en el resto de la Europa católica se 

eclipsaba5.

Imagen Nº1. Izq.: San Isidoro, c. 1732. Fachada sur de la Real Colegiata de San 

Isidoro de León; centro: Diego Lizárraga, Visión de San Millán en la batalla de 

Simancas, c. 1661-1665. Fachada principal del Monasterio de Yuso (La Rioja); 

dcha.: El Cid, c. 1739, Fachada principal del Monasterio de San Pedro de Car-

deña (Burgos).

Fuente: Joaquín García Nistal (Universidad de León); Creative Commons.

3	 Payo Hernanz, René Jesús. “La creación de una imagen: iconografía cidiana de la Edad Media 
a la Ilustración”. Elorza Guinea, Juan Carlos (dir.). El Cid: del hombre a la leyenda. Valladolid, 
Junta de Castilla y León, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2007, pp. 332-358; 
Payo Hernanz, René Jesús. “La imagen del héroe medieval castellano. El Cid: entre la historia, 
la leyenda y el mito”. Cuadernos del CEMYR, Vol. 14, 2006, pp. 111-146, esp. pp. 120-121. Además, 
para dicho monasterio de Cardeña, fray Juan Ricci pintó un Retrato del Cid entre 1649-1653, el 
cual no se conserva, aunque puede rastrearse a través de estampas y dibujos.

4	 Olivares Torres, Enric. “La influencia de los textos sagrados en la configuración visual de los 
santos guerreros”. Eikón Imago, Nº15, 2020, pp. 75-103, esp. p. 90.

5	 Rubial García, Antonio. “La violencia de los santos en Nueva España”. Bulletin du centre 
d’études médiévales d’Auxerre, Nº2, 2008, http://journals.openedition.org/cem/4092.



283/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

La leyenda hispánica de un Santiago montado en su caballo blanco luchando 

contra los moros es de sobra conocida, sin embargo, su intervención mila-

grosa junto con san Millán en la batalla de Simancas lo es menos, aunque, 

según los Votos de Fernán González, ambos santos cabalgaron armados sobre 

corceles blancos para asegurar la victoria de los castellanos contra el califa 

de Córdoba. A pesar de los textos cronísticos o hagiográficos medievales que 

dieron cuenta de ello, empezando por el famoso Privilegio de los votos de Fer-

nán González o poema hagiográfico de la Vida de San Millán de Berceo, no se 

llegó a plasmar en una iconografía específica hasta fechas tardías, como han 

demostrado Linares o García Nistal6. 

En estas circunstancias, pretendemos estudiar el proceso de metamorfosis de 

la imagen de san Millán que promocionó el monasterio benedictino de Yuso 

(La Rioja), en particular durante el siglo XVII, la cual es fruto de una doble estra-

tegia retórica; dado que por una parte se le aplicaron los atributos guerreros de 

Santiago matamoros -o más propiamente “mataturcos”- a su iconografía tra-

dicional, lo que coincide con el enaltecimiento de “una hagiografía nostálgica 

y legendaria” del propio apóstol Santiago7; y por otra, se ahondó también en 

una iconografía violenta basada en el enemigo por antonomasia de la cristian-

dad8 y su imagen estereotipada para “ilustrar” sus apariciones en las batalla 

de Simancas, en el que la imagen del turco era un guerrero fiero y temible pero 

destinado a ser vencido en el campo de batalla, abatido por las armas cristia-

nas o echado a los pies de la montura del santo benedictino. Por lo demás, tal 

recorrido iconográfico y material por las pinturas del monasterio emilianense 

ha sido posible gracias a una campaña de fotografía llevada a cabo en octubre 

de 2023, la cual consistió en el estudio y digitalización de las pinturas de su 

colección en alta resolución, así como en las bandas invisibles del espectro 

(infrarrojo y ultravioleta), a fin de observar posibles cambios y modificaciones 

de las composiciones, o documentar su estado de conservación.

6	 García Nistal, “Los santos entran en batalla”, pp. 127-132. Linares, Lidwine. “La transmisión de 
una leyenda hagiográfico-política: san Millán en la batalla de Hacinas de la Edad Media al Siglo 
de Oro”. Güell, Mónica y Déodat-Kessedjian Marie F. (ed.). À tout seigneur tout honneur. Mélanges 
offerts à Claude Chauchadis. Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2009, pp. 303-316.

7	 Monterroso, “Santiago, san Millán y san Raimundo”, pp. 483-500.
8	 Perceval, José María. “Uno y múltiple: el turco y los diferentes turcos imaginados por la 

propaganda literaria de los siglos XVI y XVII”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo 
de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 19-34.



284 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

EL TRIUNFO DE UN CONCEPTO: SAN MILÁN EN LA BATALLA DE SIMANCAS, 

IMÁGENES DE GUERRA “SACRALIZADA”

Es en el tercio central del siglo XVII cuando floreció esta iconografía como “ma-

tamoros” que se difundió, en primera instancia, gracias al grabado de Herman 

Panneels para la portada de la segunda edición de la Apología por N.P.S. Millán 

de la Cogolla Patrón de las Españas, de fray Martín Martínez (Madrid, 1643)9, 

pero también a los lienzos encomendados a Bartolomé Román (1644-1646) y a 

Juan Ricci (1653-1656), no solo para el retablo mayor de la iglesia del monasterio 

sino también para el claustro alto10. Tenemos que lamentar la pérdida irrecupe-

rable de algunos testimonios iconográficos -a causa de la construcción de una 

nueva iglesia monástica a principios del siglo XVI, que ya está en obras en 1504-, 

de la que dan cuenta algunos cronistas benedictinos, como las imágenes de 

san Millán de la Cogolla en “un retablo antiquísimo, de pinzel, del altar de San 

Marcos en este Monasterio;11 así [como] en una vidriera que se quitó de la Iglesia 

vieja, a[h]ora assentada en una ventana de la pieça que llaman la Preciosa”12. 

Ello no obsta para que sorprenda poderosamente la ausencia de un repertorio 

más o menos amplio de imágenes del santo benedictino como miles Christi an-

terior a la Edad Moderna13, que permitiera desplegar una imaginería asociada a 

la tradición de la mal llamada Reconquista -que seguimos usando a falta de otra 

nomenclatura mejor- y con la lucha contra los sarracenos. Así mismo, es proba-

ble que el desarrollo tardío de esta iconografía violenta del santo emilianense se 

justifique precisamente por la pérdida o ausencia de una tradición iconográfica 

anterior más fuerte, y ello además acarreó la estrategia del anacronismo14 en las 

representaciones de la aparición de san Millán en Simancas, con la consiguiente 

confusión moro/turco en el campo de batalla.

En cualquier caso, la invención de un “san Millán matamoros” hay que rela-

cionarla con la publicación de algunas obras literarias de carácter hagiográfico 

9	 Olivares, “La influencia de los textos sagrados”, pp. 75-103, esp. p. 90.
10	 Gutiérrez Pastor, Ismael. Catálogo de pintura del Monasterio de San Millán de la Cogolla. 

Logroño, CSIC, Instituto de Estudios Riojanos, 1984.
11	 Parece tratarse de las tablas de San Millán, del siglo XIV, custodiadas en el Museo de La Rioja, 

véase Asensio Jiménez, Nicolás. “La identidad del santo anacoreta a través de las Tablas de San 
Millán”. Norba: Revista de arte, Nº35, 2015, pp. 9-25; Poza Yagüe, Marta. “San Millán”. Revista 
digital de iconografía medieval, Vol. 4, Nº7, 2012, p. 29-36.

12	 Martínez, Martín. Apología por N.P.S. Millán de la Cogolla Patrón de las Españas. Madrid [s.n.], 
1643, p. 46.

13	 Unas pérdidas entre las que también debemos contar una serie de grandes lienzos sobre la 
vida de San Millán en que empezó trabajando el pintor navarro Juan de Espinosa, en 1650, y 
al que sustituyó fray Juan Ricci a su muerte, en 1653, y de la que infelizmente no resta nada; 
también el lienzo de Santiago en Clavijo que hacía pareja con el de San Millán en Hacinas/
Simancas en el trascoro, obra de Bartolomé Román. 

14	 El concepto de “anacronismo” en historia del arte ha sido tratado ampliamente por Didi-
Huberman, Georges. Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo de las imágenes. Buenos 
Aires, Adriana Hidalgo editora, 2011. En un contexto cronológico más restringido, véase 
también Nagel, Alexander y Wood, Christopher. Renacimiento anacronista, Madrid, Akal, 2017. 



285/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

o cronístico, entre las que cabe destacar la Crónica de la orden de san Benito 

(Valladolid, 1609-1610) de Antonio de Yepes y la citada Apología (Haro, 1632, 

primera edición) de Martínez. Ambos autores no solo tratan de rescatar del ol-

vido una batalla como la de Simancas/Hacinas, que prácticamente había desa-

parecido en el recuerdo de la historiografía de la época moderna, sino que este 

último se esfuerza en independizar una de la otra y desembarazar a san Millán 

de la compañía de Santiago a la que aluden las fuentes medievales15. 

Aunque hasta la fecha no existía consenso sobre la identificación de una u otra 

batalla en los lienzos conservados en el monasterio de Yuso, por ejemplo las 

obras de Ricci o Román, por las serias dudas que plantea el criterio general 

establecido por Gutiérrez Pastor según el cual cuando el santo benedictino 

aparecía representado “solo se trataba de la batalla de Hacinas, auxiliando al 

conde Fernán González con sus tropas […] [y] cuando aparecía en compañía 

del apóstol Santiago, en que lo que se representaba era batalla de Simancas, 

de mayor trascendencia por ser aquella de la que derivaba el Privilegio de los 

Votos”16. Observamos, sin embargo, la tesis propuesta por García Nistal según 

la cual para el monasterio de Yuso la batalla de Simancas tiene una mayor 

importancia que la de Hacinas; de hecho, también González de Zárate propuso 

identificar el tema de la pintura de fray Juan Ricci para el retablo mayor como 

San Millán en la batalla de Simancas, por haber sido ésta la que origina los vo-

tos de san Millán17, y, por su parte, la estampa del grabador flamenco Herman 

Panneels (act. 1634-1651) representa su aparición ante los muros de Simancas 

-identificada por la inscripción “Septimancas Villa”-, concediéndole al santo 

benedictino todo el protagonismo de la composición.

Por último, prueba de la tardía aparición de esta iconografía es cómo el enemi-

go trasmutó en el turco, en un contexto en el que él va a ir ocupando el lugar 

que tradicionalmente había correspondido a la figura del “moro” en la imagi-

nería de la mal llamada Reconquista, convirtiéndose en el enemigo destinado 

a ser derrotado en “guerra santa”. Aun cuando sería más apropiado hablar de 

guerra “sacralizada”, según las tesis de Flori18, al contar, por ejemplo, las bata-

15	 García Nistal, “Los santos entran en batalla”, p. 122.
16	 Gutiérrez Pastor, Ismael. “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán de la Cogolla (1653-

1656)”. Gil-Díez Usandizaga, Ignacio (coord.). El pintor Fray Juan Andrés Rizi (1600-1681): Las 
órdenes religiosas y el arte en La Rioja. Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2000, pp. 27-62, 
esp. p. 40.

17	 González de Zárate, Jesús María. “La visión emblemática de San Millán en la pintura de Juan 
Ricci”. Berceo, Nº108-109, 1985, pp. 121-133, esp. pp.125-126.

18	 La noción de guerra “sacralizada” ha sido acuñada por Flori, Jean: “Les concepts de guerre sainte 
et de croisade aux XIe et XIIe siècles: prédication papale et motivations chevaleresques”. Baloup, 
Daniel y Josserand, Philippe (ed.). Regards croisés sur la guerre sainte. Toulouse, Ed. Méridiennes, 
2006, pp. 133-158, esp. pp. 136-138 y pp. 141-143. Tal noción ha sido utilizada, en castellano, por 
Echevarría Arsuaga, Ana y Rodríguez García, José Manuel. “Entre ‘violencia sagrada’ y ‘guerra 
sacralizada’: las Cruzadas”. Revista de historia militar, Año 53, NºExtra 1, 2009, pp. 113-140.



286 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

llas de Simancas/Hacinas, con la ayuda de Dios y de los santos, es decir, con la 

intervención divina. Un ideal que abarcó casi toda la Edad Media y que, desde 

luego, no solo no cayó en desuso durante la Edad Moderna, sino que fue inten-

samente instrumentalizado por algunos centros religiosos, como Santiago de 

Compostela o San Millán de la Cogolla, en pleno Siglo de Oro.

Imagen Nº2. Bartolomé Román (atrib.), San Millán en la Batalla de Simancas, 

c. 1644-1646, óleo sobre lienzo. Retablo mayor del Monasterio de Yuso. San 

Millán de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: M. A. Herrero-Cortell (Universidad Politécnica de Valencia).

Es lógico, por lo tanto, que en la susodicha estampa de Panneels se den cita tan-

to uno de los santos -la supresión de la imagen de Santiago estaría justificada 

por la reivindicación de los votos de san Millán en Castilla- que acude en ayuda 

directa de los guerreros terrenales -el conde Fernán González, junto a Ramiro 

II de León y García Sánchez I de Pamplona- como un enemigo a combatir que 

es un agresor pagano, o considerado como tal -los “sarracenos”, las tropas na-

zaríes de Abderramán III-, junto a otros elementos iconográficos que subrayan 

esa dimensión de sacralidad para la batalla; también parece razonable que por 

su complejo discurso icónico -tan propio del grabado- fuese el punto de partida 

para algunos de los pintores que trabajaron para los benedictinos de Yuso19. 

19	 Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán de la Cogolla”, p. 44.



287/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Uno de estos lienzos es el que fue certeramente atribuido al pintor madrileño 

Bartolomé Román (h. 1585-1647), la Aparición de san Millán en la Batalla de 

Simancas (c. 1644-1646) (Imagen Nº2) y que es, probablemente, el más antiguo 

de la serie objeto de este estudio20. Está presidido por san Millán, vestido de 

hábito negro y coraza, y toma prestados de Panneels no solo su protagonismo 

en la escena de batalla y su tipo figurativo, con el estandarte crucífero, sino 

también aquellos elementos ambientales que subrayan la aparición del santo 

ante los muros de la ciudad de Simancas -al fondo-, como el ángel que se abre 

paso entre las nubes, el celaje tormentoso y los “grandes signos en el cielo”21.

El santo benedictino se abalanza sobre unos personajes cubiertos con turban-

tes, rojos y blancos en su mayoría, y el situado en primer término, además, 

aparece tocado con turbante y corona, al estilo europeo, ostentosamente deco-

rado por un joyel con su media luna, emblema usado convencionalmente para 

representar la condición de rey/sultán, aunque en este caso sería más propia-

mente el califa de Córdoba. Por lo demás, su atuendo es rico, pero indefinido 

o convencional, un tanto carnavalesco. Sus soldados, en cambio, exhiben sím-

bolos fácilmente inteligibles por sus contemporáneos, como el turbante, los 

alfanjes o los estandartes con la media luna.

En el primer plano de la composición, se disponen los despojos de la batalla, 

cadáveres y heridos. Uno de ellos, el situado en el ángulo inferior derecho, a 

altura de los ojos del espectador, muestra una herida abierta que, sin embargo, 

gracias a la imagen tomada con luminiscencia visible inducida por radiación 

ultravioleta (UVL) podemos discernir que fue inteligentemente retocada en su 

momento, a fin de, por un lado, no exceder los límites del decoro en una ima-

gen sacra destinada al culto público -en los altares del trascoro- y también 

por la exhibición de la fuerza necesaria o indispensable para hacer triunfar 

una causa justa (Imagen Nº3). Tal retórica de la violencia o la aceptación de la 

“violencia sagrada”22 como valor fundamental en las apariciones de san Mi-

llán en batalla, era justificable, en primer lugar, en nombre de los principios 

combinados de la “guerra santa” y la “guerra justa”, y, por otro lado, en base a 

la “sacralización” de la contienda, en que insisten las fuentes castellanas, por 

ser una batalla librada por la causa de Dios, “con su ayuda y la de los santos, 

incluso con intervención de las legiones celestiales”23. 

20	 Gutiérrez Pastor, Ismael. “Una pintura inédita de Bartolomé Román y dos series benedictinas de 
San Millán de la Cogolla y de San Lesmes de Burgos atribuidas”. Berceo, Nº105, 1983, pp. 7-30.

21	 Martínez, fray Martín. Apología por san Millán de la Cogolla, patrón de España… Haro, Juan de 
Mongastón, 1632, f. 8.

22	 Tomamos también prestada esta expresión de Echevarría y Rodríguez García, “Entre ‘violencia 
sagrada’ y ‘guerra sacralizada’”, pp. 113-140, esp. p. 123.

23	 Flori, “Les concepts de guerre sainte”, pp. 133-158, esp. p. 136-138.



288 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Imagen Nº3. Bartolomé Román (atrib.), San Millán en la Batalla de Simancas, 

c. 1644-1646, óleo sobre lienzo. Monasterio de Yuso, San Millán de la Cogolla 

(La Rioja). Izq.: detalle del soldado turco situado en la parte inferior derecha que 

muestra una herida en su mejilla; dcha.: Detalle del mismo con luz ultravioleta 

(UV) que permite ver cómo originariamente la herida era más sanguinolenta.

Fuente: M. A. Herrero-Cortell (Universidad Politécnica de Valencia).

Por lo tanto, la batalla de Simancas es, según los testimonios escritos y visua-

les, una “guerra sacralizada”, que merece tal reconocimiento por la interven-

ción de los santos, o más bien, de un santo -que justifica el privilegio de los 

votos de San Millán-, y, por sus efectos: la derrota de los infieles y la expulsión 

de los musulmanes de tierras cristianas. 

Por lo que respecta a la atribución del lienzo, consideramos que es acertada, 

pues el rostro de san Millán está muy en sintonía, por ejemplo, con el de San 

Pedro Celestino, papa, del Museo Nacional del Prado (P003346), en sus fac-

ciones, sus ojos, su compostura y su monumentalidad. La obra presenta una 

composición compleja, estudiada, pues el caballo blanco asume un gran peso 

en términos de color, acentuado por la figura del santo con su indumentaria 

negra. El pintor se recrea en ciertos detalles, como los estribos del caballo, o 

incluso en su prolija descripción de texturas con los tejidos sedosos o de raso. 

Cabe destacar también, el tratamiento dramático de la luz, tenue en su conjun-

to, pero focalizada en el caballo que emerge en el lúgubre episodio bélico. Se-

guramente la imprimación sea parda oscura, pudiéndose observar en la ima-

gen infrarroja que es muy poco el blanco el que devuelve la obra, evidenciando 

que el artista utiliza en su paleta un gran número de tierras, negro carbón, 

algunos pigmentos como la azurita y abundantes lacas, utilizadas junto con 



289/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

el bermellón para la representación de la sangre. Con la imagen UVL se nos 

revela una obra de gran calidad, muy rica en matices de veladuras, así como 

la existencia de diversas manos de barniz. De la misma forma hay reiterar que 

la figura del sarraceno/turco -mencionado anteriormente- tiene una veladura 

para la sangre de la cara que, aunque parcialmente eliminada, todavía nos 

permite ver su luminiscencia, y por su tono anaranjado parece una veladura de 

laca de rubia, mientras que en otros lugares las verduras, con un tono de color 

más bien violáceo, nos indican el uso de colorantes como la cochinilla. Por lo 

que respecta a la imagen infrarroja (IR), podemos observar una composición 

bien definida, prolija en el detalle, muy pensada y definida en el momento de 

su ejecución, sin apreciarse grandes correcciones.

LAS METAMORFOSIS DE SAN MILÁN, DE “MATAMOROS” A “MATATURCOS”

Imagen Nº4. Izq.: Bartolomé Román (atrib.), San Millán matamoros, segunda 

mitad del siglo XVIII, óleo sobre lienzo. Dcha.: Diego Díez Ferreras (atrib.), San 

Millán en la batalla de Simancas, segunda mitad del siglo XVII, óleo sobre 

lienzo. Monasterio de Yuso, San Millán de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y Tradición  
Clásica-Universidad de León).



290 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

No obstante, el asunto de la “violencia sacralizada” es más evidente incluso en 

composiciones reducidas, como por ejemplo un lienzo conservado en la sacris-

tía monástica y atribuido también a Bartolomé Román, el cual representa un 

verdadero San Millán matamoros (Imagen Nº4 izq.)24, o más propiamente “ma-

taturcos”. El santo parece entrar solo en batalla, arremetiendo contra soldados 

de atuendo turquesco, los cuales responden a diferentes tipos iconográficos, 

aunque en la imaginería que produce la península ibérica por estos siglos, eran 

figurados preferentemente como guerreros fieros, temibles y destinados a ser 

vencidos en batalla, abatidos por las armas cristianas o echados a los pies de 

los caballos25. Entre los personajes dispuestos en medio de despojos militares, 

el primero blande su alfanje y se protege con un escudo circular, evocación del 

usado por la infantería árabe-musulmana (turs), lleva por tocado un turbante 

envuelto alrededor de un bonete rojo (kavuk), más propio de los otomanos, o 

incluso de los berberiscos, y el segundo yace muerto, con el torso desnudo, la 

cabeza afeitada y el copete en la parte superior que lo hacen fácilmente iden-

tificable como un esclavo o galeote turco-otomano26, y el tercero, de pie, flan-

quea al santo viste traje corto y trae por tocado un turbante o almaizar sobre un 

bonete puntiagudo -sobre el que volveremos más adelante-. Su tocado no es 

un turbante al uso turquesco, más bien parece un estereotipo que respondía al 

horizonte de expectativas de un público popular, dado que se localiza también 

en otro lienzo atribuido también por Gutiérrez Pastor al pintor vallisoletano 

Diego Díez Ferreras (act. 1665-1689), de calidad muy inferior pero donde obser-

vamos ese mismo atuendo turquesco (Imagen Nº4 dcha.)27.

24	 Gutiérrez Pastor, “Una pintura inédita de Bartolomé Román” p. 13, láms. 6 y 7.
25	 Rega Castro, Iván. “Tejiendo la memoria del otro: Los cartones de la Toma de Orán, de 1732, y la 

imaginería (anti)musulmana en el contexto de las campañas hispanas en Argelia”. Eikón Imago, 
Vol. 9, Nº1, 2020, pp. 258-260.

26	 Algunos de estos tipos figurativos han sido parcialmente definidos en: Rega Castro, Iván. “Una 
alegoría barroca: la Iglesia triunfante con la Herejía y un cautivo turco a sus pies, de Antonio 
Palomino a Dionís Vidal”. Philostrato: revista de historia y arte, Nº14, 2023, pp. 47-69, esp. pp. 
61-62.

27	 Gutiérrez Pastor, Catálogo de pintura, Millán, p. 73, n. 42.



291/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Imagen Nº5. Izq.: Pedro Ruiz de Salazar (atrib.), Aparición de San Millán y San-

tiago en la batalla de Simancas, c. 1660-1670, óleo sobre lienzo. Pinacoteca del 

Monasterio de Yuso, San Millán de la Cogolla (La Rioja). Dcha.: Hennann Pan-

neels, San Millán en la batalla de Simancas, en Apologia por N.P.S. Millan de la 

Cogolla Patron de las Españas, de fray Martín Martínez, Madrid, 1643, f. 7.

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y  
Tradición Clásica-Universidad de León).

No obstante, la versión más fiel al grabado es la Aparición de San Millán y 

Santiago en la batalla de Simancas (1644/1656 post.), de Pedro Ruiz de Sa-

lazar (1604-1670)28 (Imagen Nº5), quien adapta la composición a un formato 

apaisado de la estampa de Hennann Panneels que ilustra la citada Apología y 

que repite la misma estrategia de narración sinóptica, conjugando, en la parte 

central, la ciudad de Simancas, con los “moros [que] corrían toda la tierra”29, 

haciendo sus fechorías, en primer plano; en el margen izquierdo, reunidas la 

tropas cristianas en las inmediaciones de ciudad, la gran coalición encabezada 

por el rey de León, Ramiro II, junto con el conde de Castilla Fernán González y 

el rey García Sánchez I de Pamplona, quienes “estando en su oración”, antes de 

la batalla, vieron cómo “abriéronse los cielos y vieron venir dos caballeros en 

caballos blancos, armados con […] espadas en las manos; con ellos grandes 

compañías de ángeles”30, que ocupa la parte superior de la composición en 

forma de rompimiento de gloria; por su parte, el margen izquierdo se dispo-

ne el numerosísimo ejército sarraceno, capitaneado por el “Rey Adberraman” 

[sic]. No obstante, el cambio más significativo con respecto a la composición 

ideada por Panneels es la incorporación de Santiago haciendo pareja con el 

28	 Sobre este artista, véase Gutiérrez Pastor, Ismael. “La pintura del Barroco en La Rioja. El siglo 
XVII”. Moya, José Gabriel y Arrúe, Begoña (coord.). Historia del Arte en La Rioja. Los siglos XVII 
y XVIII, Logroño, Fundación CajaRioja, 2009, pp. 147-163.

29	 Martínez, Apología por san Millán de la Cogolla, f. 7v.
30	 Ibidem, f. 9.



292 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

san Millán ecuestre, aunque ligeramente desplazado frente al incuestionable 

protagonismo del santo benedictino. En tal sentido, no podemos perder de 

vista el hecho de que el cuadro en cuestión procedía de la Casa del Priorato 

Cihuri (La Rioja)31, que dependía del monasterio de Yuso, pero que estaba lo 

suficientemente alejada del mismo como para escaparse del atento control a 

que se sometía la producción de la imaginería emilianense32.

Es sin lugar a duda la escena más compleja desde el punto de vista narrativo y 

la más fiel interpretación visual del texto del Privilegio de los votos de Fernán 

González, pero también es la mejor representación de los principios combi-

nados de las doctrinas de “guerra justa” y “guerra santa”, o por mejor decir 

“sacralizada”; habida cuenta de que expone en primer término los efectos de 

la violencia desatada por sarracenos33, como causa de la guerra, y que se libra 

esta por causa de Dios y con su ayuda, por ello, vemos en la parte superior de 

la composición, los dos santos caballeros, san Millán y Santiago, capitaneando 

las legiones angélicas. 

La atribución a Pedro Ruiz de Salazar, por el momento y el contexto, es posible 

aceptarla, aunque la composición narrativa del tema iconográfico religioso se 

presenta como un escenario teatral, repleto de pequeñas figuras que suele 

dificultar la adscripción estilística a uno u otro pintor. La producción de este 

pintor está más cerca del naturalismo protobarroco que de la estética del pleno 

barroco, aunque fue empapándose de las innovaciones de artistas como fray 

Juan Rizzi y Bartolomé Román. Igualmente, debemos destacar que la mayoría 

de sus fuentes de inspiración fueron las estampas -como en el caso que nos 

ocupa-, de grabadores como Sadeler, Wieriz o Cort. A Salazar se le conocen 

otras obras documentadas como el de San Pedro del retablo mayor de Espi-

nosa del Camino (1658)34 o el San Pedro en cátedra de la iglesia de San Pedro 

de Huércanos (1663), donde hay que destacar su carácter dibujístico de sus 

composiciones, así como su tendencia formal hacia el último manierismo. 

31	 Gutiérrez Pastor, Catálogo de pintura, p. 104, n. 94.
32	 Aunque para Gutiérrez Pastor este cambio en la composición debía responder a alguna 

tradición particular del cenobio, en Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San 
Millán de la Cogolla”, p. 44, n. 62. 

33	 “En campo no se te osarán parar, mas manda así que a los xpianos que se quisieren tomar 
moros que les des armas e caballos, e les fagan grandes bienes; lo que non se quisieren tomar 
moros, manda prender por los pies, e que les quebranten las cabeças a las peñas e a las 
paredes”. Versión romance de Cuellar. Berceo, Gonzalo de. Obras completas. I. La vida de San 
Millán de la Cogolla. Estudio y edición crítica de Dutton, Brian. Londres, Tamesis, 1984 [1967], p. 
12.

34	 Payo Hernanz, René Jesús y Alonso Abad, María Pilar. “La proyección de los talleres artísticos 
de Santo Domingo de la Calzada a mediados del siglo XVII: nuevas obras de Diego de Ichaso y 
Pedro Ruiz de Salazar”. Berceo, Nº163, 2012, pp. 258-261.



293/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Imagen Nº6. Pedro Ruiz de Salazar (atrib.), Aparición de San Millán y Santiago 

en la batalla de Simancas, c. 1660-1670, fotografía infrarroja (IR).

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y  
Tradición Clásica-Universidad de León).

Por lo demás, el lienzo que nos ocupa de Salazar es más interesante desde 

el punto de vista iconográfico que del artístico. La estética claroscurista, la 

pincelada, la utilización de ciertos pigmentos, son muy afines a otras obras 

del pintor conservadas en el monasterio. A través de la imagen infrarroja (IR) 

son más inteligibles los diversos elementos iconográficos (Imagen Nº6), por 

mejorar el contraste de materiales a base de carbón, tintas y pigmentos a base 

de humo, etc., observándose un dibujo bien trabajado, tal vez trasladado con 

calco a través de un cartón embebido de blanco de plomo, con lo cual el dibujo 

es claro sobre oscuro y no se aprecia. Seguramente fue ejecutado sobre una 

imprimación de color parduzco, por el colorido que presenta en conjunto. En 

términos de color, por lo que se puede observar a través de la imagen ultra-

violeta (UV) y visible, hay un uso extensivo de lacas, probablemente de rubia, 

en las partes rojas especialmente, y también hay, en algunos puntos, uso de 

lacas de cochinilla, las cuales son particularmente poco fluorescentes con una 

tendencia bastante violácea. Las capas de barniz son numerosas y gruesas.



294 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

FRAY JUAN RIZI, ENTRE LA VIOLENCIA “SACRALIZADA” Y LA BATALLA 

“ALEGORIZADA”

Imagen Nº7. ¿Según diseño de fray Juan Ricci?, Retablo mayor de la iglesia 

monástica, c. 1653-1654, y fray Juan Ricci, cuatro lienzos al óleo, c. 1653-1656. 

Monasterio de Yuso, San Millán de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y 
 Tradición Clásica-Universidad de León).



295/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

El pintor benedictino fray Juan Ricci pintó de este modo la Batalla de Simancas 

(c. 1653-1656) para el retablo mayor del monasterio de Yuso (Imágenes Nº7 y 

Nº8 Izq.)35. Como ha examinado Lidwine Linares, “el artista toma libertades con 

sus fuentes y adapta la leyenda”,36 licencias artísticas basadas en la estrategia 

del anacronismo, tan habitual en la representación del enemigo de la cristian-

dad37. Por una parte, las tropas cristianas aparecen representadas como los 

tercios españoles en tiempos de Felipe IV, sin armaduras; los personajes tras el 

jinete visten jubón negro, con cuello de valona, medias rojas y zapatos bajos, 

sombrero de fieltro de ala ancha, y enarbolan la bandera con el aspa de san An-

drés. Frente a ellos, los sarracenos vencidos -o destinados a serlo- en el cam-

po de batalla, adquieren la forma de turcos-otomanos, armados con alfanjes, 

pero sin turbante, aunque traen una bandera de tres medias lunas que forma 

parte de la iconografía simbólica de los “moros” en la tradición bajomedieval 

y moderna38. Por otro lado, dicha imaginaría bélica era el sustitutivo simbólico 

de las guerras, violencia armada y victorias contra los turco-otomanos en el 

imaginario colectivo, porque conmemorando las grandes batallas de siglos 

lejanos se mantenía viva el rol tradicional como defensora de la fe de la Mo-

narquía Hispánica, a pesar del desprestigio de las armas españolas en tiempos 

de Felipe IV.

35	 Angulo, Diego y Pérez Sánchez, Alfonso E. Historia de la Pintura Española. Pintura madrileña 
del segundo tercio del siglo XVII. Madrid, Instituto Diego Velázquez, 1983, pp. 295-296, cat. 28-
35. Véase también, Rega Castro, Iván. “Violencia y alteridad, o la metamorfosis de la Batalla 
de Simancas, obra de fray Juan Ricci, en San Millán de la Cogolla”. Rodríguez, Inmaculada, 
Mínguez, Víctor y Rabassa, Carles (ed.). Pervivencia y metamorfosis del mundo medieval en el 
imaginario moderno, Gijón, Trea, 2025, pp. 325-331.

36	 Linares, “La transmisión de una leyenda hagiográfico-política”, pp. 303-316.
37	 Sorce, Francesco. “Conflictual Allegories. The image of the Turk as the enemy in Italian 

Renaissance art”. Bernardini, Michele y Taddei, Alessandro (ed.). 15th International Congress of 
Turkish Art. Proceedings. Nápoles, Università di Napoli “l’Orientale”, Istituto per l’Oriente C. A. 
Nallino, 2018, pp. 553-567.

38	 Franco Llopis, Borja. “Algunas reflexiones sobre la alteridad religiosa en el arte moderno de 
la Corona de Aragón a través del retablo turolense de San Jorge de Jerónimo Martínez, el 
valenciano de San Vicente Ferrer de Miguel del Prado y las obras de Joan de Joanes”. Sharq Al-
Andalus, Nº21, 2014-2016, pp. 21-52, esp. p. 38. También han señalado la instrumentalización de 
la imagen de los otomanos en el contexto de la guerra de Las Alpujarras: Franco Llopis, Borja 
y Moreno Díaz del Campo, Francisco Javier. Pintando al converso: Imágenes de moriscos en la 
península ibérica (1492-1614). Madrid, Ediciones Cátedra, 2019, pp. 393-396.



296 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Imagen Nº8. Izq.: fray Juan Ricci, Aparición de San Millán en la batalla de 

Simancas, c. 1653-1656, óleo sobre lienzo. Retablo mayor del Monasterio de 

Yuso, San Millán de la Cogolla (La Rioja). Dcha.: Fotografía infrarroja (IR) que 

permite observar cómo el pintor trabaja a partir de una visión completa de la 

composición, sin acusar cambios.

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y  
Tradición Clásica-Universidad de León).

No obstante, dos elementos de la composición de Ricci han sido objeto de 

debate entre los investigadores, la montura del santo y el árbol que sirve de 

telón de fondo para su aparición (Imagen Nº8 izq.). Para González de Zárate, 

san Millán cabalga sobre un unicornio, animal mitológico reconocible por el 

cuerno en su testa, pero no citado en ninguna de las fuentes literarias, y que 

es claramente una licencia artística del monje madrileño. Según González de 

Zárate, el unicornio sería símbolo de pureza y de fuerza39. No obstante, otros 

autores, como Gutiérrez Pastor, opinan que el animal sobre el que cabalga el 

santo benedictino no es un unicornio, sino el caballo blanco descrito por las 

crónicas, y que el cuerno no sería más que uno adorno o testera, sin ningún 

39	 González de Zárate, “La visión emblemática de San Millán”, pp. 126-128.



297/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

tipo de simbolismo40; una interpretación que también comparte Olivares To-

rres, dado que parece la opción más fiel al espíritu de las fuentes escritas41. 

A nuestro entender, sin embargo, ambas se complementan, porque la testera 

con el cuerno subraya el carácter militar de la cabalgadura, pero también pue-

de tener un valor simbólico a la luz de un emblema estudiado recientemente 

por Sanz Baso42, el cual fue ideado para la fiesta de recibimiento de las reli-

quias de san Benito en el Monasterio de San Benito el Real de Valladolid hacia 

159443. Con este motivo, se exhibió un jeroglífico compuesto por una pictura 

con un paisaje presidido por una laguna rodeada de fieras esperando que un 

unicornio comenzase a beber y por la letra “seguramente me sigan”44. Según 

su interpretación, respaldada por un extenso epigrama, el unicornio abrevan-

do era una representación metafórica del propio san Benito, el cual limpiaba 

simbólicamente las aguas “venenosas” que afligían a África, y que, en contex-

to religioso, puede sobreentenderse que se refiere al islam y el paganismo. Por 

lo demás, González de Zárate también señaló que es un animal que purifica lo 

que toca con su cuerno, según la interpretación que ofrecen Paolo Giovio y Jo-

hannes Sambucus45. Así pues, es probable que tal imagen alegórica estuviera 

asociada a la visión del santo como patrón de Europa y fundador de la orden 

benedictina, contribuyendo con su regla a la creación de otras órdenes religio-

sas y, por ende, a purificar y liberar la tierra de sus males.

No podemos afirmar que Ricci tuviera conocimiento de tal emblema o que el 

monasterio de Yuso contara con una versión manuscrita de la relación valli-

soletana, pero dicha imagen alegórica se ajusta al pensamiento simbólico y a 

la tradición monástica de la emblemática religiosa a la que la obra del monje 

madrileño no era ajena.

40	 Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán de la Cogolla”, pp. 44-45.
41	 Olivares, L’ideal d’evangelització guerrera, pp. 505-506.
42	 Sanz Baso, Ángela. “La representación del ‘otro’ de religión en el Reino de Toledo y el Reino de 

Castilla (1492-1621)”. Tesis doctoral en Historia del Arte, Universidad Nacional de Educación a 
Distancia. Madrid, 2022, pp. 63-64.

43	 Libro de las fiestas que se hicieron y poesias para el Reciuimiento de la Reliquia de nuestro 
Padre San Benito que dio a este su Monasterio el Señor Don Diego de Alaua, gentilhombre 
de Camara del Rey Don Phelippe Segundo, Por auerla heredado del Señor Don Frances de 
Alaua su Padre que siendo embajador de Francia la trujo a España. Y se coloco en este Real 
Monasterio de Valladolid en veinte y dos dias del mes de Iullio del Año pasado de mill y 
quinientos y nobenta y quatro a[ño]s. Manuscrito, 1594, Universidad de Valladolid, Biblioteca 
Histórica Santa Cruz, U/Bc Ms 229. Para más información sobre estos festejos, véase Egido 
López, Teófanes. “Reliquias y procesiones en las antiguas iglesias de San Pablo y San Benito 
el Real de Valladolid”. Maza Zorrilla, Elena y Marcos del Olmo, María de la Concepción (coord.). 
Estudios de Historia. Homenaje al profesor Jesús María Palomares. Valladolid, Secretariado de 
Publicaciones, 2006, pp. 37-52.

44	 Libro de las fiestas, f. 48.
45	 González de Zárate, “La visión emblemática de San Millán”, pp. 126-128.



298 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

En segundo lugar, también observamos un gran árbol -frecuentemente iden-

tificado como una encina- que se dispone en el centro de la escena, el cual es 

probable que no sólo cumpla una función estética o compositiva, y, en este 

sentido, González de Zárate lo consideró como imagen emblemática del Es-

tado, del que san Millán era su protector y patrón46. Por otro lado, al margen 

del valor simbólico es lógico pensar que el árbol fuera también sinécdoque 

del campo de batalla, una alusión al entorno natural de Hacinas/Simancas. Un 

recurso que vemos repetido en el relieve de Diego de Lizárraga (h. 1661-1665) 

que preside la portada del monasterio, donde se representa la batalla de Si-

mancas a través de los árboles que flanquean la composición y los despojos 

de los “moros” vencidos, a los pies47.

No obstante, no puede descartarse el valor simbólico del árbol, aunque no 

leído a la luz de la emblemática política, como sugirió González de Zárate, sino 

de la literatura emblemática religiosa, dado que la encina ha sido considerada 

por algunos autores como emblema de la dureza de la fe y de la resistencia del 

cristiano ante la adversidad48. Por ello fray Martín Martínez, muy propiamente, 

escogió como imagen para el colofón de la primera edición de su Apología un 

árbol frondoso de raíces profundas y puso el punto y final a su texto exhortan-

do a “los españoles” [sic] al culto de los santos patronos tradicionales y a po-

nerse “[…] debajo de su protección, en que podemos con seguridad afiançar 

nuestras victorias, mediante el favor divino”49. Así, el árbol, como imagen de 

la religión y fortaleza de la fe, cobija a los que le son fieles y que gozan, por lo 

tanto, de la protección del santo, también en época de grandes tribulaciones.

Por otro lado, la obra que el pintor benedictino realizó para el retablo mayor 

responde a una composición eficaz y bien estudiada, sin acusar cambios, o 

al menos estos no son observables en la fotografía infrarroja (Imagen Nº 8. 

dcha.). Es la más teatral de cuantas pintó para los monasterios castellanos50, 

en parte por el realismo detallista, desplegado en todo el horror de las heridas 

de los sarracenos/turcos, la fuerza verdaderamente excepcional impresa al ji-

nete y el recurso al anacronismo por el que superponen distintos momentos 

46	 González de Zárate, “La visión emblemática de San Millán”, pp. 125-126. Véase también 
González de Zárate, Jesús María. “Las claves emblemáticas en la lectura del retrato barroco”. 
Goya, Nº187-188, 1985, p. 57.

47	 Olivares, L’ideal d’evangelització guerrera, p. 507.
48	 Rodríguez de La Flor, Fernando. Emblemas. Lecturas de la imagen simbólica. Madrid, Alianza 

Editorial, 1995, p. 309.
49	 Martínez, Apología por san Millán de la Cogolla, f. 76v.
50	 Gutiérrez Pastor, Catálogo de pintura, p. 85.



299/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

históricos, al traer la narración de la batalla a la contemporaneidad a través 

del atuendo de los personajes. Hemos afirmado tentativamente que al grupo 

de los tercios castellanos se contrapone una imagen que se desarrolló en la 

península sobre el ejército otomano, construida no a partir de la realidad de 

sus cuerpos de élite, como los jenízaros, sino de la eventual combinación de 

estereotipos negativos sobre los otomanos, los bereberes y otros pueblos mu-

sulmanes del Mediterráneo.

Es sorprendente ver en la parte inferior de la composición los cuerpos de los 

vencidos repitiendo tocado indeterminado, traje rojo, gran mostacho y blan-

diendo grandes alfanjes. A este respecto, es fácil hipotetizar que su gesto, su 

utillaje y sobre todo su atuendo, rojo, sean elementos de una retórica de la al-

teridad no necesariamente fundamentada en un conocimiento directo del ejér-

cito otomano. Por el contrario, es altamente probable que este tipo figurativo 

fuera de uso frecuente en las principales escuelas de mediados del siglo XVII, 

no solo entre artistas cortesanos, como Velázquez, sino también entre pintores 

sevillanos como Pacheco o Zurbarán, en un momento en el que se puede dar 

por hecho que la imagen del turco ya estaba bien fijada y esta no dependía solo 

de lucir un turbante sobre la cabeza y portar una cimitarra en la mano -como 

erróneamente pudiera pensarse-. Por lo demás, nótese que su tocado no es el 

turbante blanco envuelto alrededor del kavuk, al uso turquesco, más bien pa-

rece un turbante/almaizar envolviendo un bonete puntiagudo -el cual subraya, 

por lo demás, su naturaleza extranjerizante, propia de la representación de la 

alteridad religiosa- y que parece remitir a la iconografía de las batallas navales 

en el mundo mediterráneo de la Edad Moderna51.

51	 Rega Castro, Iván. “La cabeza de Alí Bajá y el ‘otro’ ultrajado en el imaginario lepantino a finales 
del siglo XVI”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 
35-52, esp. p. 44.



300 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Imagen Nº9. Fray Juan Ricci, Aparición de San Millán en la batalla de Siman-

cas, detalle del grupo de los sarracenos/turcos. Retablo mayor del Monasterio 

de Yuso, San Millán de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y  
Tradición Clásica-Universidad de León).

De hecho, si volvemos sobre nuestros pasos, en la Batalla de Simancas, Ricci 
recurrió, en el ángulo inferior derecho, a dicha imagen del turco -vestido de rojo, 
con el gran mostacho, y el alfanje a sus pies-, sin necesidad de turbante (Imagen 
Nº9). Pintor erudito, contemporáneo de Velázquez y de Zurbarán, y con buena 



301/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

relación con otros artistas madrileños del momento -a pesar de su corta estan-
cia en la corte-, entre los que podemos contar a su hermano Francisco Ricci, 
el benedictino seguro que estaba familiarizado con este estereotipo teatral y 
literario, que aprovechó para el retablo mayor la iglesia de San Millán de Yuso, 
en correspondencia con el horizonte de expectativas del público madrileño más 
que con el de los benedictinos riojanos. Aun así, sorprende tanto la aceptación 
de su violenta iconografía por parte de la comunidad benedictina como el papel 
protagonista de san Millán en la composición, en detrimento incluso del conde 
Fernán González, quien probablemente sea, como sugiere Olivares52, el infante 
que se dispone tras la montura del santo -impropiamente representado a pie-, 
exhibiendo su bastón de mando en la diestra y la banda carmesí de general 
sobre el pecho. 

Desde el punto de vista técnico, se trata de una obra que tiene una imprima-
ción de color rojizo, una almagra probablemente clara, apreciable en los tonos 
medios de grises que aparecen en el infrarrojo (Imagen Nº8 dcha.), que corres-
ponden justo con tonos férricos. Es probable que en esa imprimación también 
haya un contenido de algún pigmento blanco, por ejemplo, el blanco de plomo, 
o incluso de carbonato de calcio, sulfato de cal, que podrían estar perfectamente 
presentes puesto la imagen infrarroja tiene un poco de respuesta blanquecina.

Sin duda se trata de una obra de una gran calidad técnica, con una composición 
muy estudiada y de una ejecución pulcrísima, muy inspirada en el naturalismo 
de finales del siglo XVI y sobre todo el inicio del siglo XVII, que aprovecha muy 
bien los tonos medios de la imprimación en prácticamente toda la obra; con la 
excepción del personaje central, san Millán, donde hay un mayor grosor pictó-
rico y la imprimación es menos visible, en general, porque el pigmento blanco 
es un blanco añadido en masa, precisamente para que destaque ese tono más o 
menos oscuro del lienzo.

Las figuras del caballo y del santo tienen un enorme peso sobre el resto que es-
tán apostadas en un primer plano, sobre la rosca del arco. En la imagen infrarro-
ja se observa cómo esas figuras tienen una gran cantidad de blanco de plomo, 
para luego aplicar numerosas veladuras, una técnica muy típica del siglo XVII, 
por la que se construyen como si fueran grisallas de blanco, lo que hace que 
tengan cierta luminosidad. De hecho, esas figuras parecen tener un menor con-
traste, lo que tiene que ver con el uso de algunos pigmentos, como, por ejemplo, 
el negro carbón, en contraste con lo que ocurre con la túnica de san Millán, muy 
irregular, con la presencia de un negro con mucho peso matérico.

52	 Olivares, L’ideal d’evangelització guerrera, p. 505.



302 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

En el IR también podemos apreciar un pigmento azul que seguramente sea un 
esmalte, puesto que devuelve un tono poco oscuro (Imagen Nº8 dcha.), con la 
posibilidad de que haya también partes con blanco índigo, por ejemplo, en el 
personaje de color azul oscuro que está bajo la panza del caballo que aparece 
muy claro en el infrarrojo. En los rojos hay bermellón y en los amarillos, mucho 
blanco de plomo, que, de hecho, es el pigmento mayoritario que encontramos 
en el personaje de rosado que aparece en la parte inferior izquierda. En general, 
muchas partes se ven tapadas con veladuras, con una imprimación local blanca, 
que es la técnica que prima en casi toda la superficie del lienzo.

En definitiva, la obra exhibe un detallismo que se percibe, por ejemplo en por-
menores como los ornamentos incrustados de las correas del caballo, la testera, 
en las arruga y pliegues  de los drapeados de los personajes, que casi parecen 
terciopelo, o incluso la planta que encontramos en la esquina inferior derecha de 
la obra o la propia textura del tronco, de las hojas que están tratadas de forma in-
dividualizada, sin olvidar esas nubes rojas, que son particularmente interesantes.

CONCLUSIONES: ALTERIDAD Y GUERRA “SACRALIZADA”

En un período marcado por las crisis internas de la Monarquía Hispánica, se ins-
trumentalizó al enemigo común musulmán, sobre la base de una hagiografía 
nostálgica y militarista, para impulsar una nueva imagen de san Millán caballero 
que entra en batalla no ya contra los “sarracenos” sino contra los otomanos, 
dotándosele, así, de valor de contemporaneidad. En estas líneas, hemos puesto 
en evidencia la estrategia publicitaria desarrollada por los monjes de Yuso, de 
dimensiones desconocidas hasta la fecha en cuanto al despliegue de un aparato 
propagandístico bien coordinado tanto en la literatura como en las artes plásticas. 
Esta buscaba, en última, instancia el reconocimiento del santo emilianense como 
patrón de Castilla y por extensión de toda la Monarquía Católica, una estrategia 
cuyo éxito queda probado por la difusión y pervivencia de dicha fórmula icono-
gráfica, en torno a la cual parece haber cerrado filas toda la orden benedictina.

Por último, se puede afirmar que dicha imaginería emilianense participa del apa-
rato ideológico de la “guerra santa” y comparte con ella algunos de los ingre-
dientes ya enumerados por Flori53, como el “peligro” de un islam belicoso, y la 
“guerra justa” contra el Mal, predicada por los Padres de la Iglesia y embebida 
en un “espíritu escatológico”, a que no es ajeno el Barroco español, y finalmente 
la propia intervención del santo guerrero.

53	 Flori, Jean. La guerra santa. La formación de la idea de cruzada en el Occidente cristiano. 
Madrid, Trotta-Universidad de Granada, 2003; Flori, Jean. La Cruz, la tiara y la espada. Barcelona, 
Edhasa, 2013.



303/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes de archivo

Libro de las fiestas que se hicieron y poesias para el Reciuimiento de la Reliquia 
de nuestro Padre San Benito que dio a este su Monasterio el Señor Don Diego 
de Alaua, gentilhombre de Camara del Rey Don Phelippe Segundo, Por auerla 
heredado del Señor Don Frances de Alaua su Padre que siendo embajador de 
Francia la trujo a España. Y se coloco en este Real Monasterio de Valladolid en 
veinte y dos dias del mes de Iullio del Año pasado de mill y quinientos y no-
benta y quatro a[ño]s. Manuscrito, 1594, Universidad de Valladolid, Biblioteca 
Histórica Santa Cruz, U/Bc Ms 229.

Fuentes impresas

Berceo, Gonzalo de. Obras completas. I. La vida de San Millán de la Cogolla 
(Estudio y edición crítica de Dutton, Brian). Londres, Tamesis, 1984 [1967].

Martínez, fray Martín. Apología por san Millán de la Cogolla, patrón de Espa-
ña… Haro, Juan de Mongastón, 1632.

Martínez, Martín. Apología por N.P.S. Millán de la Cogolla Patrón de las Espa-
ñas. Madrid [s.n.], 1643.

Bibliografía

Angulo, Diego y Pérez Sánchez, Alfonso E. Historia de la Pintura Española. 
Pintura madrileña del segundo tercio del siglo XVII. Madrid, Instituto Diego 
Velázquez, 1983.

Asensio Jiménez, Nicolás. “La identidad del santo anacoreta a través de las 
Tablas de San Millán”. Norba: Revista de arte, Nº35, 2015, pp. 9-25.

Cabrillana Ciézar, Nicolás. Santiago Matamoros. Historia e imagen. Málaga, 
Servicio de Publicaciones, Diputación de Málaga, 1999.

Didi-Huberman, Georges. Ante el tiempo. Historia del arte y anacronismo de 
las imágenes. Buenos Aires, Adriana Hidalgo editora, 2011. 

Echevarría Arsuaga, Ana y Rodríguez García, José Manuel. “Entre ‘violencia 
sagrada’ y ‘guerra sacralizada’: las Cruzadas». Revista de historia militar, Año 
53, NºExtra 1, 2009, pp. 113-140.

Egido López, Teófanes. “Reliquias y procesiones en las antiguas iglesias de San 
Pablo y San Benito el Real de Valladolid”. Maza Zorrilla, Elena y Marcos del 
Olmo, María de la Concepción (coord.). Estudios de Historia. Homenaje al pro-
fesor Jesús María Palomares. Valladolid, Secretariado de Publicaciones, 2006, 
pp. 37-52.

Falcão, José António y Pereira, Fernando António Baptista. O alto-relevo de 
Santiago combatendo os Mouros da Igreja matriz de Santiago do Cacém. Beja, 
Departamento do Património Histórico e Artístico da Diocese de Beja/Câmara 
Municipal de Santiago do Cacém, 2001. 

Ferreira, Isabel Cristina. “Iconografia da Guerra Santa no território português 
(séculos XII-XIV)”. Ayala Martínez, Carlos de; Henriet, Patrick y Palacios Ontalva, 
J. Santiago (eds.). Orígenes y desarrollo de la Guerra santa en la Península Ibé-
rica. Palabras e imágenes para una legitimación (siglos X-XIV). Madrid, Casa 
de Velázquez, 2016, pp. 311-326.



304 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Fernández Gallardo, Luis. “Santiago Matamoros en la historiografía hispano-
medieval: origen y desarrollo de un mito nacional”. Medievalismo, Nº 15, 2005, 
pp. 139-174.

Flori, Jean. La guerra santa. La formación de la idea de cruzada en el Occidente 
cristiano. Madrid, Trotta-Universidad de Granada, 2003. 

Flori, Jean. “Les concepts de guerre sainte et de croisade aux XIe et XIIe siècles: 
prédication papale et motivations chevaleresques”. Baloup, Daniel y Josserand, 
Philippe (ed.). Regards croisés sur la guerre sainte. Toulouse, Ed. Méridiennes, 
2006, pp. 133-158. 

Flori, Jean. La Cruz, la tiara y la espada. Barcelona, Edhasa, 2013.

Franco Llopis, Borja. “Algunas reflexiones sobre la alteridad religiosa en el arte 
moderno de la Corona de Aragón a través del retablo turolense de San Jorge 
de Jerónimo Martínez, el valenciano de San Vicente Ferrer de Miguel del Prado 
y las obras de Joan de Joanes”. Sharq Al-Andalus, Nº21, 2014-2016, pp. 21-52. 

Franco Llopis, Borja y Moreno Díaz del Campo, Francisco Javier. Pintando al 
converso: Imágenes de moriscos en la península ibérica (1492-1614). Madrid, 
Ediciones Cátedra, 2019.

García Nistal, Joaquín. “Los santos entran en batalla: la gestación durante la 
Edad Moderna de la imagen de san Isidoro y san Millán en lucha contra el 
islam”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº 2, 
2023, pp. 117-132

Gómez Darriba, Javier. “Santiago Matamoros en Sevilla. Mito, arte y devoción”. 
Imago: revista de emblemática y cultura visual, Nº10, 2018, pp. 143-173.

González de Zárate, Jesús María. “La visión emblemática de San Millán en la 
pintura de Juan Ricci”. Berceo, Nº108-109, 1985, pp. 121-133.

González de Zárate, Jesús María. “Las claves emblemáticas en la lectura del 
retrato barroco”. Goya, Nº187-188, 1985, pp. 53-62.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “Una pintura inédita de Bartolomé Román y dos se-
ries benedictinas de San Millán de la Cogolla y de San Lesmes de Burgos atri-
buidas”. Berceo, Nº105, 1983, pp. 7-30.

Gutiérrez Pastor, Ismael. Catálogo de pintura del Monasterio de San Millán de 
la Cogolla. Logroño, CSIC, Instituto de Estudios Riojanos, 1984.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán de la 
Cogolla (1653-1656)”. Gil-Díez Usandizaga, Ignacio (coord.). El pintor Fray Juan 
Andrés Rizi (1600-1681): Las órdenes religiosas y el arte en La Rioja. Logroño, 
Instituto de Estudios Riojanos, 2000, pp. 27-62.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “La pintura del Barroco en La Rioja. El siglo XVII”. 
Moya, José Gabriel y Arrúe, Begoña (coord.). Historia del Arte en La Rioja. Los 
siglos XVII y XVIII. Logroño, Fundación CajaRioja, 2009, pp. 147-163.

Linares, Lidwine. “La transmisión de una leyenda hagiográfico-política: san 
Millán en la batalla de Hacinas de la Edad Media al Siglo de Oro”. Güell, Mónica 
y Déodat-Kessedjian Marie F. (ed.). À tout seigneur tout honneur. Mélanges 
offerts à Claude Chauchadis. Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2009, 
pp. 303-316.



305/
Miguel Ángel Herrero-Cortell    Isidro Puig Sanchis    Marta Raïch Creus    Ivan Rega Castro

La invención de San Millán como “mataturcos” en la pintura barroca del monasterio de 
Yuso: imágenes de alternidad y violencia “sacralizada”

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

López, Roberto J. “La pervivencia de un mito bélico en la España Moderna: la 
imagen de Santiago caballero”. González Cruz, David (ed.). Religión y conflictos 
bélicos en Iberoamérica. Sevilla, Universidad Internacional de Andalucía, 2008, 
pp. 40-73.

Monterroso Montero, Juan Manuel. “Santiago, san Millán y san Raimundo: Mi-
lites Christi”. Singul, Francisco (ed.). Santiago-Al-Andalus. Diálogos artísticos 
para un milénio. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 1997, pp. 483-500. 

Monterroso Montero, Juan Manuel. “A la sombra de Santiago. La afirmación 
del culto jacobeo y su identificación con la Monarquía durante la Edad Moder-
na”. Nieto Alcaide, Víctor (dir.). Santiago y la Monarquía de España (1504-1788). 
Madrid, Sociedad Estatal de Conmemoraciones Culturales, 2004, pp. 53-70.

Moralejo Álvarez, Serafín. “El patronazgo artístico del arzobispo Gelmírez 
(1100-1140): su reflejo en la obra e imagen de Santiago”. Franco Mata, Ángela 
(coord.). Patrimonio artístico de Galicia y otros estudios. Homenaje al Prof. Dr. 
Serafín Moralejo Álvarez. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, Dirección 
Xeral de Patrimonio Cultural, 2004, Tomo I, pp. 289-299.

Nagel, Alexander y Wood, Christopher. Renacimiento anacronista. Madrid, 
Akal, 2017.

Olivares Torres, Enric. “L’ideal d’evangelització guerrera. Iconografia dels cava-
llers sants”. Tesis Doctoral en Historia del Arte, Universitat de València. Valencia, 
2016.

Olivares Torres, Enric. “La influencia de los textos sagrados en la configuración 
visual de los santos guerreros”. Eikón Imago, Nº15, 2020, pp. 75-103.

Payo Hernanz, René Jesús. “La creación de una imagen: iconografía cidiana 
de la Edad Media a la Ilustración”. Elorza Guinea, Juan Carlos (dir.). El Cid: del 
hombre a la leyenda. Valladolid, Junta de Castilla y León, Sociedad Estatal de 
Conmemoraciones Culturales, 2007, pp. 332-358.

Payo Hernanz, René Jesús. “La imagen del heroe medieval castellano. El Cid: 
entre la historia, la leyenda y el mito”. Cuadernos del CEMYR, Vol. 14, 2006, pp. 
111-146.

Payo Hernanz, René Jesús y Alonso Abad, María Pilar. “La proyección de los 
talleres artísticos de Santo Domingo de la Calzada a mediados del siglo XVII: 
nuevas obras de Diego de Ichaso y Pedro Ruiz de Salazar”. Berceo, Nº163, 2012, 
pp. 258-261.

Perceval, José María. “Uno y múltiple: el turco y los diferentes turcos imagina-
dos por la propaganda literaria de los siglos XVI y XVII”. Hipogrifo. Revista de 
literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 19-34.

Plötz, Robert. “Antecedentes iconográficos. El Apóstol Santiago y la Reconquis-
ta”. Díaz Fernández, José María (ed.). Santiago en América. Santiago de Com-
postela, Arcebispado de Santiago de Compostela, 1993, pp. 266-275.

Poza Yagüe, Marta. “San Millán”. Revista digital de iconografía medieval, Vol. 4, 
Nº7, 2012, p. 29-36.

Rega Castro, Iván. “Tejiendo la memoria del otro: Los cartones de la Toma de 
Orán, de 1732, y la imaginería (anti)musulmana en el contexto de las campa-
ñas hispanas en Argelia”. Eikón Imago, Vol. 9, Nº1, 2020, pp. 255-280.



306 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 279-306, ene-jun. 2026

Rega Castro, Iván. “La cabeza de Alí Bajá y el ‘otro’ ultrajado en el imaginario 
lepantino a finales del siglo XVI”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del 
Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 35-52.

Rega Castro, Iván. “Una alegoría barroca: la Iglesia triunfante con la Herejía y 
un cautivo turco a sus pies, de Antonio Palomino a Dionís Vidal”. Philostrato: 
revista de historia y arte, Nº14, 2023, págs. 47-69.

Rega Castro, Iván. “Violencia y alteridad, o la metamorfosis de la Batalla de 
Simancas, obra de fray Juan Ricci, en San Millán de la Cogolla”. Rodríguez, In-
maculada; Mínguez, Víctor y Rabassa, Carles (ed.). Pervivencia y metamorfosis 
del mundo medieval en el imaginario moderno, Gijón, Trea, 2025, 325-331.

Rey Castelao, Ofelia. Los mitos del apóstol Santiago. Santiago de Compostela, 
Edicións Nigra Trea, 2006.

Rodríguez de La Flor, Fernando. Emblemas. Lecturas de la imagen simbólica. 
Madrid, Alianza Editorial, 1995.

Rubial García, Antonio. “La violencia de los santos en Nueva España”. Bulletin 
du centre d’études médiévales d’Auxerre, Nº2, 2008. http://journals.openedi-
tion.org/cem/4092.

Sanz Baso, Ángela. “La representación del ‘otro’ de religión en el Reino de 
Toledo y el Reino de Castilla (1492-1621)”. Tesis doctoral en Historia del Arte, 
Universidad Nacional de Educación a Distancia. Madrid, 2022.

Sorce, Francesco. “Conflictual Allegories. The image of the Turk as the enemy in 
Italian Renaissance art”. Bernardini, Michele y Taddei, Alessandro (ed.). 15th In-
ternational Congress of Turkish Art. Proceedings. Nápoles, Università di Napoli 
“l’Orientale”, Istituto per l’Oriente C. A. Nallino, 2018, pp. 553-567.

Recibido el 17 de enero de 2025
Aceptado el 24 de marzo de 2025

Nueva versión: 4 de junio de 2025


