
HISTORIA 396
ISSN 0719-0719

E-ISSN 0719-7969
VOL 16

N°1 - 2026
[189-220]

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

189

Tras los mitos emilianense y arlantino 
de Simancas y Hacinas. Una prolongada 
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha 
contra el infiel

Joaquín García Nistal
Universidad de León

jgarn@unileon.es

Behind the Aemilian and Arlantine myths of Simancas and 
Hacinas. A long-standing “creative rivalry”  to lead the fight 
against the infidel

189

Resumen

El presente trabajo aborda la creación y sucesivas reelaboraciones 
de las batallas de Simancas y Hacinas promovidas por los 
monasterios de San Millán de la Cogolla (La Rioja) y San Pedro 
de Arlanza (Burgos), desde una perspectiva de larga duración 
que atiende a la variedad de recursos creativos empleados y a 
los objetivos perseguidos con ellos. Para esclarecer las arraigadas 
y erróneas identificaciones historiográficas de ambos mitos, 
proponemos una lectura diferenciadora de estos en función de su 
foco originario. Con esta premisa, partimos de la gestación literaria 
de ambas leyendas durante la Edad Media para pasar a analizar la 
diversidad de creaciones utilizadas en los siglos XVI y XVII y que 
tuvieron por finalidad autentificarlas y garantizar su pervivencia. 
Por último, el artículo indaga sobre las metamorfosis a las que, 
principalmente en el terreno literario y de las artes visuales, se 
sometieron los protagonistas y antagonistas de ambas batallas 
y los intereses que se esconden tras estos estratégicos cambios.

Palabras clave: mitos de la “Reconquista”; batalla de Simancas; 
batalla de Hacinas.

Abstract

This paper analyses the creation and successive re-elaborations of 
the battles of Simancas and Hacinas promoted by the monasteries 
of San Millán de la Cogolla (La Rioja) and San Pedro de Arlanza 
(Burgos), from a long-term perspective that takes into account 
the variety of creative resources used and the objectives pursued 
with them. In order to clarify the deep-rooted and erroneous 
identifications of both myths in historiography, we propose a 
differentiating reading that takes into account their focus of origin. 
From this premise, we start from the literary gestation of both 
legends during the Middle Ages and then analyse the diversity 

DOI: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.16-Iss.1-Art.900



190 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

of creations used in the 16th and 17th centuries to authenticate 
them and guarantee their survival. Finally, the article explores the 
metamorphoses to which, mainly in the literary and visual arts, 
the protagonists and antagonists of both battles were subjected 
and the interests behind these strategic changes.

Keywords: myths of the “Reconquest”; battle of Simancas; battle 
of Hacinas.

INTRODUCCIÓN

El decisivo papel que las comunidades benedictinas desempeñaron en la cons-

trucción y sucesivas reelaboraciones de la historia hispánica todavía sigue re-

clamando una mayor atención historiográfica1. La elevada formación de un 

importante número de sus miembros y su proactiva labor creativa y promo-

tora desarrollada a lo largo de la Edad Media y Moderna confeccionó en gran 

medida la memoria del pasado hispánico y, más concretamente, la de uno de 

los relatos medulares en torno al que gravitó la “historia de España”: la deno-

minada Reconquista2. 

En esa senda de definiciones y redefiniciones de esa parte del pasado, los 

centros benedictinos de San Millán de la Cogolla (La Rioja) y San Pedro de 

Arlanza (Burgos) protagonizaron una disputa creativa de larga duración tem-

poral que trascendió la bien conocida y estudiada producción poética medieval 

para abrirse al uso de numerosos medios creativos. La variedad de géneros 

literarios empleados (crónicas, hagiografías, épica, piezas litúrgicas, etc.), la 

emprendedora promoción en el terreno de las artes visuales, tradiciones ora-

les y la creación de falsos documentales, epigráficos y arqueológicos dieron 

1	 Investigación elaborada en el marco del proyecto I+D “La construcción del imaginario 
turquesco en la cultura visual iberoamericana de la Edad Moderna” (PID2022-138382NB-I00), 
financiado por el MCIN/AEI/10.13039/501100011033 y cuyo Investigador Principal es el Dr. Iván 
Rega Castro (Universidad de León. España); y adscrita a las líneas de investigación del Grupo 
de Investigación Reconocido Humanistas (HUMTC 443-ULE. Proyecto LE029G24) financiado 
por la Junta de Castilla y León. 

2	 Sobre la utilización del pasado por parte de las comunidades benedictinas, destacamos los 
trabajos de García de Cortázar, José Ángel. “Visiones del pasado. Construcción del pasado. 
Creación de una memoria histórica”. Gutiérrez-Cortines Corral, Cristina (coord.). Desarrollo 
sostenible y patrimonio histórico y natural: una nueva mirada hacia la renovación del pasado. 
Santander, Fundación Marcelino Botín, 2002, Vol. 1, pp. 117-140; Peña Pérez, F. Javier. Mitos 
y leyendas, historia y poder: Castilla en sus orígenes y en su primer apogeo (siglos IX-XIII). 
Burgos, Universidad de Burgos, 2003; Peña Pérez, F. Javier. “La creación de memoria histórica: 
San Pedro de Cardeña”. García de Cortázar, José Ángel y Teja Casuso, Ramón (coords.). Los 
grandes monasterios benedictinos hispanos de época románica (1059-1200). Aguilar de 
Campoo, Fundación Santa María la Real-C.E.R., 2007, pp. 217-241; Peña Pérez, F. Javier. 
“Monasterios y memoria histórica en Castilla (siglos XI-XIII)”. Iglesia Duarte, Ignacio de la 
(coord.). Monasterios, espacio y sociedad en la España cristiana medieval. Logroño, Instituto 
de Estudio Riojanos, 2010, pp. 189-223; Smith, Colin. “Leyendas de Cardeña”. Boletín de la Real 
Academia de la Historia, Vol.179, Nº3, 1982, pp. 485-526.



191/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

forma a una memoria histórica gestada al antojo de los intereses de ambas 

comunidades, que se reescribió una y otra vez cuando se estimó necesario y 

que caló hondamente en las historias generales.

Puede decirse que dentro de los muros de ambos monasterios se fraguó parte 

de la concepción providencialista de la Reconquista, la sacralización de sus 

combates y las fabuladas gestas del conde castellano Fernán González, que 

ellos mismos se encargaron de popularizar. De todos los mitos construidos en 

su seno destacan los relativos a las batallas de Simancas (Valladolid) y Hacinas 

(Burgos), a menudo confundidas e identificadas como una misma. Hoy está 

fuera de toda duda que ambas se nutren de algunos componentes históricos 

comunes y que la segunda es un desplazamiento espaciotemporal de la prime-

ra -al igual que la de Simancas lo es de la de Clavijo3-, pero ello no es sinónimo 

de versiones equivalentes.

A pesar de sus evidentes vínculos y de aparecer casi simultáneamente, las nu-

merosas variantes insertas en ambos mitos demuestran, a nuestro juicio, una 

embrionaria vocación diferenciadora que más tarde se expresó abiertamente 

desde ambos centros. Al examinar las producciones de sendos focos desde 

esta perspectiva diferencial se aclaran las seculares confusiones en torno a 

las narraciones textuales y visuales de ambas batallas. En esencia, el cénit 

del mito emilianense es el “dibujo” de una batalla de Simancas en la que la 

milagrosa aparición auxiliadora de su pretendido fundador Millán, en compa-

ñía de Santiago, justifica la obtención del privilegio de los votos otorgado por 

Fernán González4, mientras que el del mito arlantino es una inventada batalla 

de Hacinas gracias a la cual se vinculan las figuras de sus dos hitos fundacio-

nales: el eremita-monje Pelayo y el citado conde y en la que el santo riojano 

es desplazado a un segundo plano. Como ha expresado Jezabel Koch5, ambas 

construcciones son una pugna por la apropiación de la memoria histórica que 

exigió una constante reescritura del pasado para actualizar el rol protector de 

san Millán, en el primero de los casos, y para mantener una ligazón perpetua 

entre el monasterio y el conde castellano en el caso de Arlanza.

3	 Azcárate, Pilar; Escalona, Julio; Jular, Cristina y Larrañaga, Miguel. “Volver a nacer: historia 
e identidad en los monasterios de Arlanza, San Millán y Silos (siglos XII-XIII)”. Cahiers de 
linguistique hispanique médiévale, Nº29, 2006, pp. 359-394, p. 378.

4	 Los denominados votos de san Millán fueron un censo perpetuo anual pagadero que, según el 
falso documental del Privilegio de los votos, el conde Fernán González había ordenado abonar, 
a un amplio número de poblaciones del territorio castellano, al monasterio de San Millán de la 
Cogolla en agradecimiento a la intervención militar de su santo durante la batalla de Simancas.

5	 Koch, Jezabel. “De heroísmo y santidad: glosas de una victoria en el Poema de Fernán González 
y en la Vida de San Millán de la Cogolla, de Gonzalo de Berceo”. Lacarra Ducay, María Jesús 
(coord.). Literatura medieval hispánica: libros, lecturas y reescrituras. San Millán de la Cogolla, 
Cilengua, 2019, pp. 627-638, pp. 635-636.



192 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Consecuentemente, las actualizaciones de ambos mitos -generadas, como tan-

tas otras veces, en periodos de crisis-, desencadenaron una serie cambios que 

tuvieron en el campo de las artes visuales su mejor validador y aliado propagan-

dístico. De acuerdo con el rol de patrón-protector panhispánico impulsado por la 

comunidad riojana durante el siglo XVII, la imagen de san Millán “matamoros” 

acabó imponiéndose a otras fórmulas precedentes para abanderar la renovada 

apariencia del complejo emilianense6. La pérdida del patrimonio arlantino no 

permite realizar valoraciones tan categóricas, pero todos los indicios apuntan a 

que, desde principios del siglo XVI, el monasterio burgalés, además de marginar 

progresivamente la figura de su “competidor” Millán, apostó por afianzar los 

vínculos del cenobio con la figura de Fernán González e incrementar el protago-

nismo militar de “su monje” Pelayo en la batalla de Hacinas.

¿BATALLA DE SIMANCAS O DE HACINAS? INVENCIÓN, CONSOLIDACIÓN Y 

CRISIS DE DOS MITOS

Aunque, a finales del siglo XIX, Pedro de Madrazo identificó el tema del gran 

lienzo elaborado por fray Juan Andrés Ricci para el retablo mayor de la iglesia 

de San Millán de Yuso como el del “santo titular a caballo, vestido de monje, 

según dicen se apareció en la famosa batalla de Simancas al ejército del conde 

Fernán González”7 (Imagen Nº1), la historiografía del siglo XX situó mayorita-

riamente en la localidad burgalesa de Hacinas esta y otras representaciones 

semejantes promovidas por el monasterio riojano durante la Edad Moderna8.

6	 Sobre la iconografía de san Millán “matamoros” destacamos: Monterroso Montero, Juan 
Manuel. “Santiago, San Millán e San Raimundo: milites Christi”. Singul Lorenzo, Francisco 
(ed.). Santiago-Al-Andalus: diálogos artísticos para un milenio. Santiago de Compostela, Xunta 
de Galicia, 1997, pp. 483-500; Linares, Lidwine. “La transmisión de una leyenda hagiográfico-
política: San Millán en Hacinas, de la Edad Media al Siglo de Oro”. Güell, Mónica y Déodat-
Kessedjian Marie F. (ed.). À tout seigneur tout honneur. Mélanges offerts à Claude Chauchadis. 
Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2009, pp. 303-316; Olivares Torres, Enric. “Imágenes 
de caballeros santos representados en pareja. Un refuerzo de la idea de espiritualidad 
guerrera”. García Mahíques, Rafael y Zuriaga, Vincent Francesc (coord.).  Imagen y cultura. La 
interpretación de las imágenes como Historia cultural, Vol. 2. Valencia, Biblioteca Valenciana, 
2008, pp. 1207-1226; García Nistal, Joaquín. “Los santos entran en batalla: la gestación durante 
la Edad Moderna de la imagen de san Isidoro y san Millán en lucha contra el islam”. Hipogrifo. 
Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 117-132.

7	 Madrazo, Pedro de. España, sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Vol. 3. Barcelona, 
Daniel Cortezo y Cia., 1886, p. 674. Antes, en 1800, Ceán Bermúdez había descrito el tema del 
lienzo como el del “santo titular a caballo protegiendo a los navarros”. Ceán Bermúdez, Juan 
Agustín. Diccionario histórico de los más ilustres profesores de las bellas artes en España. Vol. 
IV. Madrid, Viuda de Ibarra, 1800, p. 213.

8	 La ubicación en Hacinas se hizo extensiva a las obras de otros pintores que trabajaron al 
servicio del cenobio emilianense, como Bartolomé Román y su círculo, Pedro Ruiz de Salazar, 
Diego Díez de Ferreras o José Bejés. Sin embargo, González de Zárate fue uno de los primeros 
en advertir de la necesidad de situar en Simancas la batalla representada por Juan Andrés 
Ricci. González de Zárate, Jesús María. “La visión emblemática de San Millán en la pintura de 
Juan de Ricci”. Berceo, Nº108, 1985, pp. 121-134, pp. 124-126. 



193/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Imagen Nº1. Fray Juan Andrés Ricci, Aparición de San Millán en la batalla de 

Simancas, c. 1653-1656. Retablo mayor del Monasterio de Yuso,  

San Millán de la Cogolla (La Rioja).

Fuente: Marta Raïch Creus (Instituto de Humanismo y Tradición  
Clásica-Universidad de León).



194 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

En buena medida, esta asociación devino en inercia a partir del trabajo que 

Elías Tormo, Celestino Gusi y Enrique Lafuente Ferrari dedicaron al pintor be-

nedictino Ricci y cuyo conocido óleo titularon san Millán en la batalla de Haci-

nas9. Como reconocería el propio Ismael Gutiérrez Pastor en el año 200010, él 

mismo, y antes otros historiadores del arte como Angulo Íñiguez y Pérez Sán-

chez, había utilizado como criterio, guiado por algunas fuentes benedictinas, 

ubicar en Hacinas la batalla cuando el santo emilianense aparecía en solitario 

e identificarla con la batalla de Simancas cuando lo hacía en compañía del 

apóstol Santiago11.

Las dudas sobre el lugar en el que se había desarrollado la contienda estaban 

fundadas. La primera de las fuentes alusivas a la milagrosa aparición de san 

Millán como miles Christi, el Privilegio de los votos, falso documental elabora-

do en el seno del cenobio riojano a finales del siglo XII e inserto en el Becerro 

Galicano, nada dice sobre la ubicación de la batalla más allá de los christia-

norum fines12. En cambio, en la Vida de San Millán de la Cogolla (c. 1225), el 

monje emilianense Gonzalo de Berceo la sitúa en el “campo de Toro”, mismo 

lugar en el que la versión romance del privilegio conservada en Cuéllar13 des-

cribe “possados” a los moros reunidos por el califa Abderramán III antes de 

partir hacia Simancas; villa donde primero se refugia el rey de León Ramiro II, 

más tarde acoge a la coalición cristiana formada por este último, el conde cas-

tellano Fernán González y el rey de Pamplona García Sánchez I y, finalmente, 

se convierte en el escenario del enfrentamiento14. De este modo, la literatura 

9	 Tormo y Monzó, Elías; Gusi, Celestino y Lafuente Ferrari, Enrique. La vida y la obra de Fray 
Juan Ricci. Madrid, Ministerio de Instrucción Pública y Bellas Artes, 1930, pp. 9-10. Un año 
antes, Constantino Garrán describía la obra del retablo mayor del siguiente modo: “figura a 
San Millán a caballo […] tal como se apareció en la Batalla de Hacinas (Burgos), cerca de Salas 
de los Infantes, dando la victoria a los cristianos contra los Sarracenos, por lo que Fernán 
González le declaró Patrono de Castilla”. Garrán, Constantino. San Millán de la Cogolla y sus 
dos insignes monasterios: estudio histórico arqueológico. Logroño, Sucesor de Delfín Merino, 
1929, p. 76. Más tarde, José Camón Aznar también identificaría el tema del lienzo como San 
Millán en la batalla de Hacinas. Camón Aznar, José. La pintura española del siglo XVII. Summa 
Artis, Historia general del arte. Vol. XXV. Madrid, Espasa Calpe, 1977, p. 412.

10	 Gutiérrez Pastor, Ismael. “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán de la Cogolla: (1653-
1656)”. Gil Díez, Ignacio (coord.). El pintor fray Juan Andrés Rizi (1600-1681): las órdenes 
religiosas y el arte en La Rioja. Logroño, Instituto de Estudios Riojanos, 2000, pp. 27-62, p. 41.

11	 Así lo especificó en el catálogo dedicado a la pintura del monasterio riojano. Gutiérrez Pastor, 
Ismael. Catálogo de la pintura del monasterio de san Millán de la Cogolla. Logroño, CSIC-
Instituto de Estudios Riojanos, 1984, p. 68; Angulo Íñiguez, Diego y Pérez Sánchez, Alfonso E. 
Historia de la pintura española. Escuela madrileña del segundo tercio del siglo XVI. Madrid, 
Instituto Diego Velázquez, 1983, pp. 295-296.

12	 Utilizamos la transcripción de Berceo, Gonzalo de. Obras completas. I. La vida de San Millán de 
la Cogolla. Estudio y edición crítica de Dutton, Brian. Londres, Tamesis, 1984 [1967], p. 2.

13	 Idem.
14	 Traslado de 1397 de un privilegio rodado de Fernando IV de hacia 1295-1312. Para los contenidos 

del privilegio romance seguimos la transcripción de Velasco Bayón, Balbino; Herrero Jiménez, 
Mauricio; Pecharromán Cebrián, Segismundo y Montalvillo García, Julia. Colección documental 
de Cuéllar (934-1492). Vol. 1. Cuéllar, Ayuntamiento de Cuéllar, 2010, pp. 51-57.



195/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

gestada en el monasterio emilianense fue dando forma y situando la aparición 

conjunta de San Millán y Santiago en una de las contiendas históricas más 

señaladas de la “Reconquista” (la batalla de Simancas), aunque el falso docu-

mental, como resultado de la fusión de diferentes acontecimientos históricos15, 

la fechase en 934 y no en 939, omitiese ciertos datos y añadiese otros en un 

claro propósito por castellanizar el pasado del cenobio y capitalizar la temática 

épica de Castilla16. 

Pero estos mismos propósitos también motivaron que, hacia 1250, uno de los 

monjes del monasterio de San Pedro de Arlanza crease el conocido Poema de 

Fernán González -en cuyas bases se ha hallado la huella de la obra de Berceo-, 

en el que la ya de por sí refundida contienda de Simancas se reconvertía en 

una inventada batalla de Hacinas que se prolonga durante tres jornadas17. En 

el poema arlantino, esta, como otras gestas del conde castellano, se desplaza a 

la comarca de Lara. Por su parte, Fernán González -presentado como principal 

benefactor del monasterio benedictino burgalés18- se convierte en el héroe de 

una batalla que anacrónicamente libra frente a Almanzor, cuyas huestes están 

formadas por unos también anacrónicos enemigos y de la que sale victorioso 

gracias a la aparición e intervención milagrosa del apóstol Santiago en la ter-

cera y última jornada. En el mito arlantino no se explicita la participación de 

san Millán en el campo de batalla19 y su papel queda relegado al de vaticinador 

de la victoria a través de una explotada fórmula de aparición durante el sueño 

15	 Principalmente se han localizado los relativos a la propia batalla histórica de Simancas 
(939) a partir de los datos contenidos en los Anales Castellanos Primeros y en otras fuentes 
desconocidas, pero también los de la campaña de Osma (934) o el gran incendio de Castilla de 
949. Peterson, David “Génesis y significado de los Votos de San Millán”. Labiano, Mikel (ed.). De 
ayer y hoy: Contribuciones multidisciplinares sobre pseudoepígrafos literarios y documentales. 
Madrid, Ediciones Clásicas, 2019, pp. 223-238.

16	 Igualmente, con el propósito de disociarse del reino de Navarra. Peterson, David. “Rebranding 
San Millán. The Becerro Galicano as a rejection of the monastery’s Navarrese heritage (1192-
1195)”. Journal of Medieval Iberian Studies, Nº5, 1993, pp. 184-203. Entre los datos que el 
privilegio omite se han hallado la propia ubicación de la batalla Simancas (sí incluida en la 
versión romance), el acontecimiento de la batalla de Alhándega acaecida poco después o la 
obtención de un gran botín. Peterson, “Génesis y significado de los Votos”, pp. 225-226.

17	 El poema épico relata con anterioridad las batallas de Lara y Cascajares. Dutton, a partir de los 
contenidos de un pergamino que recoge fray Martín Martínez, planteó la posibilidad de que 
el proceso hubiese sido inverso y que el centro emilianense configurase su mito a partir de 
un relato arlantino anterior. Berceo, Obras completas. I. La vida de San Millán de la Cogolla, 
p. 197. Las debilidades de esta propuesta han sido planteadas por Azcárate, Escalona, Jular y 
Larrañaga, “Volver a nacer: historia e identidad”, pp. 378-379.

18	 Azcárate, Escalona, Jular y Larrañaga desgranan cómo el poema supuso el culmen de una 
estrategia diseñada en el centro arlantino desde mediados del siglo XII para reformular su 
origen y vincular su fundación al buen conde a partir de diversos instrumentos documentales. 
Ibidem, pp. 369-373. No obstante, cabe recordar también aquí que el monasterio burgalés 
planteó desde temprano retrotraer su fundación a la época visigoda. Senra, José Luis. “‘Mutatis 
mutandis’: creaciones apócrifas en el monasterio de San Pedro de Arlanza (Burgos)”. Cahiers 
d’études hispaniques médiévales, Vol. 29, Nº1, 2006, pp. 23-43.

19	 A lo sumo puede deducirse que forman parte de la “gran conpaña” de caballeros anónimos 
que siguen al apóstol Santiago en la batalla. Linares, “La transmission de una leyenda política”, 
pp. 303-316.



196 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

del héroe, que reitera la previa visión in somnis del eremita Pelayo, verdadero 

protagonista de este relato junto con el conde castellano20.

Probablemente, la narración emanada de Arlanza no hubiese tenido mayor al-

cance de no haberse gestado también entonces, y en un contexto de tensas 

relaciones con el reino de León, un interés desde Castilla por generar una cro-

nística propia y diferenciadora21, que acabó materializándose en las diferentes 

versiones de la Estoria de España y donde sus compiladores mostraron debili-

dad por prosificar poemas épicos como el anterior22. De este modo, las cróni-

cas “oficiales” acabarían por desvincular ambas batallas, ofreciendo un lacóni-

co desarrollo para la de Simancas, en la que se omite cualquier referencia a la 

aparición milagrosa, y situando a Fernán González como único protagonista y 

héroe en la de Hacinas, que pasó a integrar un amplio número de contenidos 

y detalles del poema arlantino -incluidos los relativos a la premonitoria apari-

ción en sueños de san Pelayo y san Millán-, y donde Santiago monopoliza la 

aparición milagrosa del combate23. En el relato de ambas contiendas, no obs-

tante, desaparece cualquier referencia a la concesión de los votos, así como a 

la vinculación del monasterio riojano con la figura del conde castellano, que, 

en cambio, se refuerza para el caso de Arlanza en calidad de fundador confor-

me a la tradición oral y al falso diploma fundacional elaborado hacia el tercer 

cuarto del siglo XII24.

20	 La visión in somnis previa a la contienda bélica entre cristianos y musulmanes es un topos 
extendido en la literatura épica medieval hispánica, que encontramos en batalla de Clavijo o en 
la toma de Baeza, entre otras.

21	 Sobre la castellanización de algunas crónicas relativas a este periodo, véase Bautista, Francisco. 
“Escritura cronística e ideología histórica. La Chronica latina regum Castellae”. e-Spania. Revue 
interdisciplinaire d’études hispaniques médiévales et modernes, Nº2, 2006. Disponible en 
https://journals.openedition.org/e-spania/429.

22	 No sucede así en De rebus Hispaniae (c. 1243), a pesar de ser la considerada fuente latina de la 
versión primitiva, donde se narra brevemente la victoria del rey Ramiro II en Simancas. Crónica 
de España por el arzobispo de Toledo Don Rodrigo Jiménez de Rada… Universidad de Sevilla, 
manuscritos, signatura 1059, Número de reg. 1060, cap. 96, f. 114v.

23	 La edición de la Estoria de España que incorpora la versión primitiva relata: “Et catando alla; 
uio ell apostol sant Yague estar sobre si con grand companna de caualleros, todos armados 
con sennales de cruzes segund a el semeiaua. Et yuan contra los moros sus azes paradas. Et 
los moros uieron los estonces como el Conde, e ouieron muy grand miedo e fueron muy mal 
espantados”. Menéndez Pidal, Ramón (ed.). Primera Crónica General: Estoria de España que 
mandó componer Alfonso El Sabio y se continuaba bajo Sancho IV en 1289. Madrid, Bailly-
Bailliere é Hijos, 1906, p. 405. Previamente, durante el sueño premonitorio, san Pelayo también 
promete al conde Fernán González que aparecerá en la batalla, pues el Señor le “enviará all 
apostl sant Yague et a mi, et con nusco muchos ángeles en ayuda, et paresçeremos todos en 
la batalla con armas blancas, et traerá cada uno de nos cruz en su pendón”. San Millán, que en 
esta versión se aparece una vez que el conde despierta, sólo vaticina su victoria y diseña la 
estrategia militar para que divida sus ejércitos en tres haces. Ibidem, p. 401.

24	 Véase al respecto: Escalona, Julio; Azcárate, Pilar y Larrañaga, Miguel. “De la crítica diplomática 
a la ideología política: Los diplomas fundacionales de san Pedro de Arlanza y la construcción de 
una identidad para la Castilla medieval”. Sáez Sánchez, Carlos (coord.). Actas del VI Congreso 
Internacional de Historia de la Cultura Escrita. Tomo 2. Madrid, Calambur, 2002, pp. 159-206.



197/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

En estos mismos términos, los acontecimientos se trasladaron a otras narra-

ciones cronísticas posteriores, como la Crónica General de España de 134425; 

y el mito arlantino acabó por cristalizar más aún a finales del siglo XV y co-

mienzos del siglo XVI cuando el clérigo Martínez Moreno llevó a cabo la His-

toria arlantina26, se imprimieron crónicas populares de gran aceptación como 

la Estoria del noble cauallero el Conde Fernán González27 y Gonzalo de Arre-

dondo, abad de Arlanza y cronista de los Reyes Católicos, elaboró las crónicas 

de Fernán González28. Tomando diferentes textos como punto de partida, estas 

últimas actualizaban el Poema de Fernán González, diferenciaban las dos con-

tiendas29, otorgaban al centro burgalés y a su monje Pelayo un rol fundamental 

en la consecución de la victoria e, igualmente, incorporaban al mito arlantino 

(e incluso al emilianense) una buena dosis de metamorfosis30.

A la vista de estos acontecimientos, la ficción de Hacinas parecía haberse im-

puesto a la historia ficcionada de Simancas a comienzos de la Edad Moderna, 

pero, durante el siglo XVI y en el contexto de la elaboración de una historia 

completa de España, los trabajos de Esteban de Garibay y Ambrosio de Mora-

les sentarían las bases de una revisión crítica de las fuentes que hizo tambalear 

los pilares de ambos mitos. La historicidad de los acontecimientos relaciona-

25	 Como en las crónicas anteriores, la batalla de Simancas es narrada sucintamente, aquí en el 
capítulo CXCI e indicando que allí “fueron vencidos los moros, e morieron hy d`ellos ochenta 
mil”. En cambio, el amplio desarrollo de la batalla de Hacinas ocupa los extensos capítulos 
CCCXVII al CCXX. Hemos utilizado la edición de Vindel, Ingrid. “Crónica de 1344, edición y 
estudio”. Tesis de doctorado en Historia, Universitat Autònoma. Barcelona, 2016, pp. 293-312.

26	 La obra, manuscrita, es en realidad una copia de los capítulos dedicados al conde Fernán 
González en la Crónica de 1344 y contó con dos ediciones impresas publicadas en 1537 y 
1546. Geary, John S. “The Death of the Count: Novelesque Invention in the Crónica de Fernán 
González”. Bulletin of Hispanic Studies, Vol. 69, Nº4, 1992, pp. 321-334.

27	 El capítulo VII perpetúa los contenidos del encuentro con el eremita Pelayo, la voz de san Millán 
y la aparición de Santiago en el campo de batalla: “Et el, alçando los ojos, vio cerca de si al 
apostol Santiago et con muy gran compaña de gente de armas cruzados”. Estoria del noble 
cauallero el conde Fernán González. Toledo, sucesor de Pedro Hagenbach, 1511, s. f. Sobre esta 
edición véase: Vaquero, Mercedes. “La crónica del Cid y la crónica de Fernán González entre 
editores, copistas e impresores, 1498-1514”. Romance philology, Vol. 57, Nº1, 2003, pp. 89-103.

28	 También realizó la Vida rimada de Fernán González y el Castillo inexpugnable, defensorio de 
la fe. Sobre las crónicas de Arredondo, véase: Vaquero, Mercedes. Vida Rimada de Fernán 
González. Exeter, University of Exeter Press, 1987.

29	 Ilzarbe López, Isabel. “Historia, hagiografía y memoria en el ámbito monástico”. Tesis de 
doctorado en Historia, Universidad de Logroño. La Rioja, 2021, p. 187. Si bien, en las octavas 
incluidas en la Crónica arlantina, Gonzalo de Arredondo pretende situar en Hacinas la batalla 
de Simancas: “Batalla en Ximancas fue en Acinas/ donde las tierras del todo libradas/ y fueron 
doncellas las parias quitadas/ con el ausilio de cosas divinas”. Toscano, Nicolás. “Los versos 
inéditos de la Crónica Arlantina de Fray Gonzalo de Arredondo”. Boletín de la Institución Fernán 
González, Nº199, 1982, pp. 317-339, p. 330.

30	 En esencia utiliza las fuentes emilianenses para relatar la batalla de Simancas y las arlantinas 
para la de Hacinas, aunque entre los cambios más significativos se encuentra el protagonismo 
otorgado a Pelayo, que ahora incluso participa en la batalla de Simancas. No obstante, al 
introducir a los tres santos en la batalla de Hacinas e incorporar la albura en la caracterización 
de los santos, el abad de Arlanza abre las puertas a nuevas confusiones entre ambos mitos. Con 
todo, las obras de Arredondo parecen intentar impulsar al monasterio de San Pedro de Arlanza 
como centro de peregrinación, como antes lo había hecho el Poema de Fernán González. 
Moreno Hernández, Carlos. “Raíces medievales del nacional catolicismo: El Poema de Fernán 
González”. Anuario de estudios medievales, Vol. 30, Nº1, pp. 451-470, p. 466.



198 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

dos con el conde castellano propuestos por las fuentes arlantinas comenzaron 

a ser cuestionados, así como el hecho de que este fuese el fundador del ceno-

bio burgalés, donde la tradición también situaba su enterramiento. Pero más 

comprometidas fueron las revisiones efectuadas sobre el mito emilianense, 

del que se ponía en duda la participación del conde castellano en la batalla de 

Simancas, la data ofrecida por instrumentos como el privilegio latino y hasta 

la misma autenticidad de este último31.

Estos hechos pronto alentarían la reacción dentro de ambos centros benedic-

tinos. Para el caso de Arlanza, ya mencionamos cómo el abad y cronista Arre-

dondo había iniciado unas décadas antes la labor de reforzar la diferenciación 

entre contiendas, incrementar el papel protagonista y heroico de Fernán Gon-

zález y del eremita Pelayo y de vincular con férreos lazos la figura del “buen 

conde” a su cenobio. Como veremos más adelante, todavía restaba una res-

puesta contundente que se materializaría a finales del siglo XVI y principios 

del siglo XVII a través de la elaboración de diversos mecanismos creativos y 

una original propuesta pictórico-poética lamentablemente desaparecida en la 

actualidad.

Por su parte, la reacción del monasterio riojano se antojaba más necesaria aún. 

A las seculares omisiones a los votos de san Millán en las crónicas generales, 

se unía desde el último cuarto del siglo XVI la frecuente equiparación de las 

batallas de Simancas y Clavijo y sus correspondientes votos -fruto de la puesta 

en duda de la historicidad de esta última en el marco de la crisis del patronato 

del apóstol y los numerosos intentos por derogar su voto32-, los pleitos a los 

31	 Garibay, Esteban de. Los XL. libros del Compendio historial de las chronicas y vniversal historia 
de todos los reynos de España. Amberes, Christophoro Plantino, 1571, libro X, cap. VIII, pp. 
519-521. Plantea que el rey Ramiro II entró solo en la batalla de Simancas, lugar en el que 
aparecieron “dos cavalleros en sendos caballos blancos, que, por divina disposición armados, 
fueron vistos entrar en la batalla los primeros”. Ibíd. p. 522. Al referirse a la batalla de Hacinas, 
que únicamente ubica en Lara, el historiador guipuzcoano solo recoge la visión premonitoria 
de Pelayo y elimina cualquier aparición divina en la contienda. Ibíd. p. 526. Por su parte, 
Morales, Ambrosio de. Los cinco libros postreros de la Coronica general de España. Córdoba, 
Gabriel Ramos Bejarano, 1586, libro XVI, cap. XLII, p. 226, califica a Simancas como “una de 
las más famosas victorias que los Christianos alcançaron de los moros en estos tiempos de 
que vamos contando (Ramiro II)”, la identifica con la contienda que en las fuentes islámicas 
se denominó del Barranco y afirma que el conde Fernán González no estuvo en ella. También 
pondrá en duda la aparición de la sierpe y “otras bravezas” asociadas a la batalla de Hacinas. 
Ibidem, p. 247. Estos contenidos de las crónicas de Garibay y Morales se trasladaron a la obra 
de Mariana, Juan de. Historia general de España compuesta primero en latín, después buelta 
en castellano… Tomo I. Toledo, Pedro Rodríguez, 1601, pp. 497-504.

32	 El cruce de intereses con la sede compostelana desencadenó que autores como Mauro Castellá 
Ferrer, además de establecer las diferencias entre las batallas de Clavijo y Simancas, pusiese 
en duda la autenticidad de los votos emilianenses revelando varias contradicciones a partir del 
cotejo del privilegio latino y su versión romance. Castellá Ferrer, Mauro. Historia del Apóstol 
de Iesus Christo Sanctiago Zebedeo, Patrón y Capitán general de las Españas. Madrid, Alonso 
Martín, 1610, f. 348v-359. 



199/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

que el propio centro emilianense se enfrentaba por los votos de su titular33 y 

las controversias surgidas en torno a la identidad de san Millán, lo que dio 

lugar a varias disputas sobre su origen patrio y la “invención” de dos “santos 

Millanes”34. La respuesta no se hizo esperar. Durante el siglo XVII, los benedic-

tinos y cronistas Prudencio de Sandoval, Antonio de Yepes, Martín Martínez y 

Gregorio de Argaiz encabezaron la defensa del origen riojano de san Millán35, 

reivindicaron su papel como miembro de la orden benedictina -otorgándole, 

de hecho, el honor de ser el primer abad benito de la península ibérica- y, en 

última instancia, su condición de patrón de Castilla y aun de España36. 

Además de promover las hagiografías sobre el santo emilianense para contra-

rrestar las obras que comprometían su identidad, los benedictinos centraron 

entonces buena parte de sus esfuerzos en diferenciar las campañas de Siman-

cas y Clavijo37 -lo que desencadenó no pocos desencuentros con los intereses 

33	 Sirva como ejemplo el litigio mantenido en 1602 entre el monasterio de san Milán de 
la Cogolla con varios concejos alaveses sobre el pago del privilegio y voto y en el que se 
incluye una transcripción del privilegio latino. Ejecutoria del pleito litigado por el monasterio 
de San Millán de la Cogolla. Archivo de la Real Chancillería de Valladolid, Registro de ejecutorias, 
Caja 1938,88, s.f. 

34	 El origen aragonés de san Millán fue propuesto por Martínez del Villar, Miguel. Tratado del 
Patronado, antiguedades, govierno y varones ilustres de la ciudad y Comunidad de Calatayud 
y su Arcedianado. Zaragoza, Roberto de Robles, 1598. Refrendado más tarde por Blasco de 
Lanuza, Vicencio. Historias ecclesiasticas y seculares de Aragon, en que se continuan los 
Annales de Çurita y tiempos de Carlos V… Zaragoza, Juan de Lanaja, 1622. Por su parte, el 
benedictino Gregorio de Argaiz resolvería la polémica planteando la existencia de un san Millán 
natural de Berceo (La Rioja) y otro de Torrelapaja (Aragón) que además fue abad de San Millán 
de la Cogolla. Sobre esta controversia véase: Gómez Zorraquino, José Ignacio. “Los santos 
patronos y la identidad de las comunidades locales”. Revista de Historia Jerónimo Zurita, Nº85, 
2010, pp. 39-74, pp. 68-74.

35	 Muestra de ello es la minuciosa defensa realizada por Yepes, Antonio de. Coronica general de 
la Orden de San Benito. Vol. 1. Irache, Matías Mares, 1609, f. 267v.-272.

36	 A ello se sumaron las traducciones de la biografía realizada por san Braulio y que se 
incorporaron en crónicas generales de la orden de san Benito, como en la elaborada por 
Prudencio de Sandoval, quien, en el capítulo titulado “Patrón y defensor de España”, expresó: 
“fuele el conde devotísimo, tomóle por patrón y abogado en las batallas y pagóle el santo tal 
fe y amor, favoreciéndole en ellas, señaladamente en la de Simancas, donde en tanto peligro 
se vió España y fue nuestro señor servido de librarla con tanta gloria y honra de los nuestros, 
perdida y afrenta de los enemigos siendo san Millán uno de los Generales y el compañero 
Santiago”. Sandoval, Prudencio de. Primera parte de las fundaciones de los monasterios del 
glorioso Padre San Benito… Madrid, Luis Sánchez, 1601, f. 46v. Antonio de Yepes llegó a 
identificar a san Millán como un miles Christi en todo semejante al apóstol Santiago e incluso le 
situó como capitán de la militia caelestis. Monterroso Montero, Juan Manuel. “Ciudad, camino 
y señas de identidad. La dimensión cultural del Camino de Santiago como valor a conservar”. 
Cuadernos de la cátedra de Patrimonio, Nº5, 2011, pp. 79-110, p. 102. Por su parte, Argaiz 
retrotrae su condición de patrón mucho antes de los acontecimientos de la batalla de Hacinas. 
Argaiz, Gregorio de. Población eclesiástica de España y noticia de sus primeras honras: hallada 
en los escritos de S. Gregorio, Obispo… Madrid, Melchor Sánchez, 1667.

37	 Prueba del empeño en la diferenciación entre batallas y la asignación de los votos a la de 
Simancas son las palabras de Yepes: “los votos de san Millan tuvieron principio, no de la 
batalla de Clavijo, sino desta de Simancas, porque expresamente lo dicen las escrituras”. Yepes, 
Coronica general de la Orden de San Benito. Tomo 1, f. 266.



200 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

de la sede compostelana38- y multiplicar las apariciones milagrosas del santo 

en el campo de batalla39, siempre en pro de reforzar la versión riojana y, por 

tanto, reivindicar la importancia del episodio de Simancas frente a Hacinas, 

que, en líneas generales, quedó reducida a una mera referencia o incluso fue 

omitida dentro de sus fuentes40. 

REESCRITURA DE LOS MITOS Y CREACIÓN DE NUEVAS EVIDENCIAS DURAN-

TE LA EDAD MODERNA

Durante la Edad Moderna, los ambiciosos programas de renovación iniciados 

en los centros arlantino, primero, y riojano, más tarde, transformaron decidi-

damente la imagen de estos en sentido amplio. Planteados para ensalzar su 

antigüedad41, autoafirmarse ante el cuestionamiento de sus leyendas y recu-

perar su prestigioso pasado, las mencionadas batallas de Hacinas y Simancas 

aseguraban la consecución de varios de estos fines. Para Arlanza, Hacinas con-

sumaba su vinculación con la figura de su anhelado fundador, el conde Fernán 

González, a partir de la relación de este último con el eremita-monje Pelayo, 

“confidente” en vida, vaticinador post mortem de su victoria e incluso parti-

cipante directo en la contienda42. Por su parte, Simancas, más allá de servir 

38	 Como ya se adelantó, se materializaron en el cuestionamiento del voto de san Millán por 
Ambrosio de Morales, primero, y más tarde por Mauro Castellá Ferrer, y mediante la respuesta 
de benedictinos como Prudencio de Sandoval, que a su vez pondrá en duda el voto de Santiago. 
“el autor del privilegio de Santiago, por no estar bien en estas historias, mezcló el hecho de 
Simancas con el de Clavijo… Parece con evidencia la falsedad del privilegio”. Sandoval, Primera 
parte de las fundaciones, f. 56.

39	 Yepes, Coronica general de la Orden de San Benito. Tomo 1, f. 266v. Incorpora la intervención 
de san Millán en Calahorra. Más tarde, Martín Martínez añade una nueva aparición del santo en 
la batalla de Algeciras, en ayuda del rey Alfonso XI. Martínez, Martín. Apología por San Millán 
de la Cogolla. Patrón de España. Haro, Juan de Mongastón, 1632, pp. 4, 28 y 76.

40	 Prudencio de Sandoval, que no menciona la batalla de Hacinas en su Primera parte de las 
fundaciones, la incluye en Historias de Idacio siguiendo en buena medida la información de las 
crónicas de Gonzalo de Arredondo, aunque suprimiendo la aparición del monje Pelayo en el 
campo de batalla. Sandoval, Prudencio de. Historias de Idacio obispo, que escrivio poco antes 
que España se perdiese, De Isidoro, obispo de Badajoz... Pamplona, Nicolás de Asiain, 1615, pp. 
321-323. Por su parte, Yepes, que intenta rebatir los argumentos de Ambrosio de Morales sobre 
la autenticidad de la fundación del monasterio de Arlanza por parte del conde, solo menciona 
que la victoria de Hacinas, que la sitúa en Lara, fue augurada por Pelayo durante el sueño 
previo del conde. Yepes, Coronica general de la Orden de San Benito. Tomo 1, f. 376v-377v.

41	 La estrategia por situar su pasado en un idealizado periodo visigodo fue objetivo de estos 
y otros centros benedictinos cercanos, como San Pedro de Cardeña (Burgos). Para el caso 
del monasterio de san Millán de la Cogolla, la figura de su patrón permitía argumentar con 
cierta facilidad su vinculación con ese periodo de la historia. San Pedro de Arlanza, por su 
parte, ideará numerosas fórmulas para retrotraer su fundación inicial al mismo, incluso hasta 
llegar a considerarlo, en palabras de Gonzalo de Arredondo como “el más antiguo de toda 
España y más que otro ennoblecido de muchedumbre de cuerpos santos y santas reliquias”. 
Senra, “‘Mutatis mutandis’: creaciones apócrifas en el monasterio de San Pedro de Arlanza 
(Burgos)”, p. 32.

42	 La utilización de la figura del monje Pelayo dentro de la configuración de la historia del 
monasterio arlantino ha sido estudiada por Ilzarbe López, “Historia, hagiografía y memoria en 
el ámbito monástico”, pp. 196-208.



201/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

como nexo entre el conde y el monasterio de San Millán de la Cogolla, era el 

marco tras el que se originaron unos votos que ahora se ponían en duda y don-

de su santo titular y fundador había adquirido el rango miles Christi sobre el 

que se cimentaba su patronazgo sobre Castilla y su pretendido reconocimiento 

como copatrón de España43.

Con estos objetivos, y con el poso literario antes expuesto, ambos centros 

apostaron no solo por el uso y trasmutación de las leyendas medievales, sino, 

especialmente por su autentificación a través de diferentes medios creativos 

que las transmitiesen eficazmente gracias a la combinación de códigos visua-

les, escriturales y orales. La suerte que ha corrido el monasterio de San Pedro 

de Arlanza no ha permitido preservar la apuesta que este promovió durante la 

Edad Moderna, y que era reflejo de la renovación global a la que fue sometido 

el conjunto monástico44, pero la documentación existente sí posibilita recons-

truir parte de la misma. Entre otras actuaciones, se constata entonces la difu-

sión de testimonios anticuarios como la cruz que, según la tradición, llevaba el 

conde como estandarte en las batallas y que desde su anterior ubicación en la 

sacristía pasaría a exhibirse a los pies del sepulcro de este, situado “en medio 

de la capilla mayor, junto a las gradas del altar” del monasterio45. Se pretendía 

afianzar así, en un contexto de crisis del papel fundador del héroe castellano, 

su última voluntad de enterrarse en el monasterio burgalés; mismo paradero 

de los caídos en la batalla de Hacinas46. También se promovió el culto sepulcral 

de los protagonistas de esta contienda a partir de la actualización del poder 

taumatúrgico y “batallador” de sus restos, que, de acuerdo con las fuentes 

arlantinas, se movían en el interior de sus féretros provocando gran estruendo 

cada vez que las tropas cristianas alcanzaban destacadas victorias, como la 

43	 En un contexto en el que también se plantea el copatronato e incluso el patronato en exclusiva 
de Teresa de Jesús. Sobre la problemática del patronato en este período, véase: Serrano Martín, 
Eliseo. “Annus mirabilis. Fiestas en el mundo por la canonización de los jesuitas Ignacio y 
Francisco Javier en 1622”. Beltrán Moya, José Luis (coord.). La Compañía de Jesús y su 
proyección mediática en el mundo hispánico durante la Edad Moderna. Madrid, Sílex, 2010, pp. 
297-343. Aunque fray Prudencio de Sandoval y Antonio de Yepes ya apelaron a la condición de 
patrón para san Millán, la apología para el patronato panhispánico de Millán corrió a cargo de 
Martínez, Apología por San Millán de la Cogolla. Patrón de España.

44	 Esta se concentró primeramente entre finales del siglo XV y principios del siglo XVI, y, más tarde, 
a lo largo de la primera mitad del siglo XVII, cuando se llevan a cabo el claustro procesional, 
la sacristía, la escalera monumental, el claustro nuevo o la fachada principal, entre otras 
actuaciones. Sobre las obras iniciadas en Edad Moderna remitimos a González de Castro, Vera 
y Carrero Santamaría, Eduardo. “Arquitectura clasicista en Burgos: noticias documentales de la 
obra de Pedro Díaz de Palacios en San Pedro de Arlanza (1629-1659)”. Anuario del Departamento 
de Historia y Teoría del Arte, Nº5, 1993, pp. 111-120.

45	 La ubicación del sepulcro la ofrece Prudencio de Sandoval. Sandoval, Historias de Idacio 
obispo, p. 366. Este mismo autor recoge la reproducción de la cruz y el dato de su custodia 
dentro de la sacristía a principios del siglo XVI. Ibidem, p. 334. Más tarde, en algún momento 
desconocido del siglo XVII o XVIII pasaría a los pies del sepulcro, tal y como consta en el 
manuscrito: Papeles copiados para el uso del P. Henrique Flórez. Biblioteca Nacional de España, 
Mss./1622, f. 187.

46	 Ilzarbe López, “Historia, hagiografía y memoria en el ámbito monástico”, pp. 240-244.



202 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

conseguida frente a los turcos-otomanos liderados por Mehmed II en 1456 o la 

de los Reyes Católicos en Granada en 149247. 

Junto con estas estrategias, la comunidad burgalesa también puso en marcha 

durante el siglo XVII un recurso visual y literario que verifica la importancia 

concedida por sus ideólogos al episodio de Hacinas. Nos referimos al desa-

parecido conjunto de cinco pinturas sobre tabla acompañadas por coplas que 

remitían a la vida del conde según la versión consolidada en Arlanza48 y que 

parece ocuparon inicialmente el retablo mayor antes de pasar al paño meri-

dional del claustro alto49. Con independencia de que estas pudieran ser una 

actualización de otras tablas más antiguas, quizá medievales, su temática pre-

sentaba una narración de los hechos más relevantes de la historia de Fernán 

González en relación con el monasterio burgalés. Como ha analizado Escalante 

Varona, desde su encuentro con el eremita Pelayo y sus compañeros Arsenio y 

Silvano -tema reproducido en la primera de las tablas50-, la narración seguía un 

esquema cíclico y progresivo en el que, situando el martirio de los tres mon-

jes como tema central, la victoria del conde en Hacinas se situaba como cénit 

de su biografía51. Además, con la adición de unas redondillas en las tablas, 

probablemente pensadas para ser recitadas a los peregrinos, se conseguía 

combinar eficazmente códigos visuales y lingüísticos52, que, en conjunción 

con la tradición literaria y oral del monasterio y las reliquias que custodiaba, 

se presentaban como testimonio probatorio de la historia del cenobio y de los 

acontecimientos más destacados de su legendario fundador53.

Poco más podemos conocer sobre las características de la desaparecida pin-

tura en la que se representaba “la batalla, y la victoria, y la aparición de los 

dos santos, con vivísima expresión”. Las fuentes poco más indican sobre su 

47	 Así lo recoge Yepes, siguiendo los contenidos de las crónicas de Arredondo. Yepes, Coronica 
general de la Orden de San Benito, f. 382v.

48	 Escalante Varona, Alberto. “Unas redondillas inéditas sobre Fernán González: la transmisión de 
la leyenda arlantina por el cauce de la tradición”. Cuadernos de investigación filológica, Nº44, 
2018, pp. 103-127.

49	 Castro, Juan de. El glorioso thavmaturgo español, Redemptor de Cautivos, Santo Domingo de 
Silos. Madrid, Melchor Álvarez, 1688, pp. 267-270, ofrece el dato de su ubicación original en el 
retablo mayor.

50	 El abad arlantino Gonzalo de Arredondo fue el primero en incorporar a los dos eremitas 
compañeros de Pelayo, que llamó Arsenio y Silvano. Escalante Varona, “Unas redondillas 
inéditas sobre Fernán González”, p. 110.

51	 Escalante Varona, a través del análisis de diferentes fuentes, ha conseguido identificar la 
representación del conde en su encuentro con los tres anacoretas arlantinos en la tabla 1, la 
de la batalla de Cascajares en la tabla 2, el martirio de los anacoretas en la tabla 3, la aparición 
de san Pelayo ante el conde tras su oración en la tabla 4 y la batalla y victoria de Hacinas en la 
tabla 5. Ibidem, pp. 103-127.

52	 La redondilla que acompañaba la batalla de Hacinas contenía los versos: “Désele divina gloria/ 
al Conde de la de Azinas/ pues son hazañas divinas/ las que le dieron victoria”. Castro, El 
glorioso thavmaturgo español, Redemptor de Cautivos, pp. 267-270.

53	 Conclusiones planteadas por Escalante Varona, “Unas redondillas inéditas sobre Fernán 
González”, pp. 122-123.



203/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

aspecto y nada sobre el de los vencidos en el campo de batalla, aunque de 

la descripción del abad Martínez de Cisneros se infiere que los mencionados 

santos podían ser Pelayo y Millán, que poco antes prometían ir “al socorro”54, 

en lo que tal vez supuso una táctica para enaltecer intencionadamente a los 

santos benedictinos y marginar la entonces cuestionada figura del apóstol55. 

La hábil combinación de recursos anticuarios, escriturales y visuales anterior 

sería empleada igualmente por el centro riojano para sus particulares propósi-

tos. Estos, como ya se expuso, pasaban prioritariamente por reforzar la identi-

dad castellano-riojana y benedictina de san Millán como respuesta a las teorías 

de Martínez del Villar y Blasco de Lanuza56, lo que también se consideraba ne-

cesario para reivindicar su papel como patrón de España y defender los enton-

ces cuestionados votos de Fernán González. Como el arlantino, el monasterio 

emilianense necesitaba acumular testimonios de veracidad de diversa natura-

leza sobre la identidad de su patrón y sus dotes taumatúrgicas, por lo que, en 

1601, coincidiendo con el abadiato de Plácido Alegría y el inicio de varias obras 

de renovación del cenobio, se procedió a la exhumación de los restos del san-

to y al hallazgo de la falsa anticuaria-epigráfica “piedra ochavada”57 (Imagen 

Nº2). Para legitimar estos acontecimientos, tres escribanos dieron fe y los con-

tenidos de su acta notarial fueron transcritos parcialmente por el benedictino 

Prudencio de Sandoval, primero, y, poco después, por Andrés de Salazar en un 

manuscrito fechado en 160758. 

54	 Ibidem, pp. 113 y 120. El abad Martínez Cisneros conecta los contenidos de las tablas 4 y 5 de 
este modo: “El quarto representa al señor Conde orando puesto de rodillas, y à S. Pelayo en 
vna nube hablando con èl. Lo mismo que sucediò años despues, muerto yà el Monge Pelayo, 
algunos dias antes de la famosa Batalla de Acinas: à que concurrieron muchos mas millares de 
Enemigos, que en la antecedente. Pero fuè la dignacion de Dios igual en este trance; porque 
embiò à Pelayo, à quien Fernan Gonçalez invocaba por intercessor, à que lo confortasse, y 
prometiesse la Victoria; porque èl mismo, y San Millàn irian al socorro. El quinto representa la 
Batalla, y la Victoria, y la apparicion de los dos Sanctos, con vivissima expresion”.

55	 Los testimonios de Sandoval parecen reforzar esta teoría al describir la existencia de un retrato 
del conde dentro del monasterio de Arlanza en el que aparece “de rodillas hablando con san 
Millán y san Pelayo, que como monges se le aparecieron quando estaba para dar la batalla de 
Hacinas”. Sandoval, Historias de Idacio obispo, p. 334.

56	 Obras ya citadas.
57	 La piedra se halló supuestamente en el cenotafio del santo situado en el monasterio de Suso. 

Su imagen se reprodujo en un pliego dentro las ediciones de la Coronica general del padre 
Yepes y su inscripción afirmaba que el santo había profesado la regla de san Benito y había 
sido abad del cenobio riojano. Yepes, Coronica general de la Orden de San Benito, f. 264.

58	 Ilzarbe López, “Historia, hagiografía y memoria en el ámbito monástico”, p. 292.



204 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Imagen Nº2. Pliego con la reproducción de la piedra ochavada.

Fuente: Yepes, Antonio de. Coronica general de la Orden de San Benito. Vol. 1. Irache, 

Matías Mares, 1609.

En este mismo contexto, la Vita Sancti Aemiliani escrita por san Braulio y 

el falso privilegio de los votos, indispensables para la defensa de los inte-

reses emilianenses, pasaron a ser ampliamente difundidos. El benedictino 

Prudencio de Sandoval tradujo la conocida hagiografía al castellano para 

que tuviese mayor alcance y tanto él como Antonio de Yepes reprodujeron 

en sus respectivas crónicas el contenido íntegro del privilegio59. Asentados 

los testimonios anticuarios y documentales, y al igual que sucediese en el 

centro arlantino, los ideólogos del monasterio de San Millán de la Cogolla 

también apostaron por apelar a la antigüedad de evidencias visuales sobre 

la intervención milagrosa de su santo en la batalla de Simancas y por urdir 

una campaña de creación de otras nuevas obras para su renovado complejo, 

en el que no faltó la multiplicación de su heráldica integrada por el brazo  

 

 

59	 Sandoval incluye la reproducción en latín de la Vita y su correspondiente traducción en las 
primeras páginas de su obra. Sandoval, Primera parte de las fundaciones, f. 4-18.



205/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

armado de san Millán que se alza amenazante frente a los subyugados dra-

gón y cabezas cercenadas60.

La propuesta que definitivamente supeditaba la imagen del venerable eremita 

a la del matamoros que multiplica sus intervenciones ya no solo en Siman-

cas y Hacinas, sino también en Calahorra, Algeciras y “otras villas y castillos”, 

quedó sintetizada en buena medida en la Apología redactada por fray Martín 

Martínez en 163261. La consumación del reconocimiento de san Millán como 

copatrón “nacional”, junto con Santiago, pasaba en última instancia por reivin-

dicar su papel como defensor de la patria, hecho que capitaliza las primeras 

páginas, para, seguidamente, dar paso a la reproducción del privilegio latino 

y del privilegio romance conservado en Cuéllar62. Ambas versiones serán las 

que utilice el cronista benedictino en sus posteriores argumentos para rebatir 

las desacreditaciones de autores como Morales y Castellá Ferrer y defender su 

autenticidad y varios de sus contenidos más controvertidos63. Igualmente, en 

la defensa del co-patronato de san Millán, Martín Martínez, además de retro-

traer las invocaciones al santo riojano hasta la batalla de Clavijo, apela a las 

representaciones visuales conservadas en diferentes espacios del monasterio 

riojano y otros lugares como testimonio de la antigüedad y autenticidad del 

papel de Millán como miles Christi64. 

El potencial retórico-testimonial de la imagen expresado en palabras en esta 

primera edición acabaría concretándose en buena medida en la segunda, 

que, impresa en Madrid en 1643 y dedicada al príncipe Baltasar Carlos, incor-

pora dos estampas de Herman Panneels65. Una, como consecuencia del desa-

60	 Sobre la iconografía de cabezas cercenadas y la retórica de la violencia en este tipo de 
manifestaciones, véase Rega Castro, Iván. “La cabeza de Alí Bajá y el “otro” ultrajado en el 
imaginario lepantino a finales del siglo XVI”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo 
de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 35-52.

61	 A las conocidas apariciones en Simancas y Hacinas, Martínez añade la inventada por Yepes 
en el sitio de Calahorra, donde san Millán asiste al rey navarro Fernán García III, e incluye de 
su puño una cuarta intervención en la toma de Algeciras, además de otras indeterminadas en 
“villas y castillos”. Martínez, Apología por San Millán de la Cogolla, f. 4.

62	 Hacemos notar que salta precisamente toda la fase inicial en la que se describen los prodigios 
celestes.

63	 Entre ellos, como ya se adelantó, la data errónea de los acontecimientos, su autenticidad o 
su identificación con el voto del apóstol, que expresamente diferencia en varias ocasiones. 
Ibidem, f. 31.

64	 Expresa la existencia de representaciones de Santiago y san Millán a caballo combatiendo 
en las batallas de Clavijo y Simancas en el Alcázar Real de Segovia y, dentro del monasterio 
emilianense, en “un retablo antiquísimo de pincel del altar mayor de san Marcos”, en una 
vidriera situada en la sala del coro alto (denominada “la preciosa”) que procedía de la antigua 
iglesia, en el pedestal del facistol del coro y en los escudos de armas del monasterio, Ibidem, 
f. 46v. Aun así, tanto la antigüedad propuesta por Martínez para estas piezas, como la propia 
identificación de los temas puede cuestionarse, ya que llega a situar en el reinado de Ramiro II 
la construcción de Santa María del Naranco y asociar los jinetes labrados sobre los medallones 
del piso principal con las figuras de Santiago y Millán.

65	 Martínez, Martín. Apología por San Millán de la Cogolla. Patrón de las Españas, monge de la 
Orden del Patriarca de las Religiones san Benito. Madrid [s.n.], 1643.



206 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

rrollo de la heráldica monástica, representando a san Millán como benedicti-

no, de pie, dotado de báculo y estandarte crucífero en su izquierda y espada 

en su diestra y alzándose triunfante sobre las armas y cabezas cercenadas 

de los enemigos de la fe cristiana. Por su parte, la otra (Imagen Nº3)66 tradu-

ce al terreno de las artes visuales los contenidos de la versión romance del 

privilegio -varios de ellos versificados en la obra de Berceo-, de forma que 

la narración comienza con los prodigios celestes en la parte superior, donde, 

de izquierda y derecha y siguiendo con literalidad el texto, se representan el 

eclipse solar, el vapor de humo que combustionaba con el viento ábrego y 

quemaba parte de la tierra, la porta flamea abierta en el cielo y la caída de 

las estrellas. Seguidamente, la narración se desplaza a la parte inferior para 

ilustrar los castigos y torturas que sufrieron los cristianos no convertidos al 

islam, que pasaban por desollarlos vivos, atormentar a mujeres y ancianos 

y golpear las cabezas de los niños contra las “peñas”, y que en el grabado se 

acomodan a las composiciones de la matanza de los inocentes para reforzar 

aún más la idea de guerra justa. En el centro, la fortificada villa de Simancas 

(identificada con la inscripción Septimancas Villa) sirve de escenario para re-

presentar la visión del ángel que, siguiendo una fórmula habitual en otros re-

latos bélicos medievales, se aparece a Ramiro II y Fernán González para pre-

sagiar la victoria y anunciar la participación de Santiago y san Millán. Ambos 

líderes militares aparecen a la izquierda de la estampa orando arrodillados, 

en contrapunto con la imagen del rey Abderramán III y su consejero el sabio 

“Alfaramí” de la Meca67 que, en el extremo izquierdo y a caballo, interpretan 

su gesto como una rendición justo en el momento en el que se abrieron “los 

çielos e uieron uenir dos caualleros, Señor Sanctiago e Señor sanct Millán, 

caualleros en caballos blancos, armados con armas blancas, las espadas en 

las manos [e] con ellos, grandes compañas de ángeles”68.

66	 En el pie del grabado se incluye la leyenda: S[anctus] Aemilianus, Abb[as] Ordin[is] S[ancti] 
Bened[icti] et Hispaniae Patron[us], in eius defensionem magnis prodigiis e caelo venit contra 
Abderramen Regem Sarracenorum e quib[us] una vice mactavit octoginta millia Maurorium 
in Septimanca villa sic in privilegio a Ferdinando Gonçalez totius Castelle Comite conceso. 
Herman Panneels f[aciebat] Matriti.

67	 Seguramente este personaje alude a Abû Nsar al-Fârâbî, conocido filósofo árabe de origen 
turco y contemporáneo al relato de la batalla de Simancas.

68	 Velasco, Herrero, Pecharromán y Montalvillo, Colección documental de Cuéllar (934-1492). Vol. 
1, p. 50.



207/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Imagen Nº3. Hennann Panneels, San Millán en la batalla de Simancas, 1643.

Fuente: Martínez, Martín. Apología por San Millán de la Cogolla. Patrón de las Españas, 
monge de la Orden del Patriarca de las Religiones san Benito. Segunda parte. Madrid 

[s.e], 1643, f. 7

No cabe duda de que el grabado de Panneels fue incorporado en la segunda 

edición de la Apología de Martínez a fin de dar corporeidad visual al relato 

del privilegio y, seguramente también, pudo proponerse inicialmente como 

referente gráfico para otras creaciones que se iban a gestar durante la intensa 

actividad de renovación emprendida a partir de estas fechas en el cenobio rio-

jano. No obstante, la estampa no alcanzaría plenamente estos objetivos, pues 

la acumulación de elementos narrativos, al igual que la confusa secuencia de 

acontecimientos, obstaculizaba la finalidad persuasiva que seguramente bus-



208 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

caban los benedictinos emilianenses, más preocupados por una simplificación 

que reforzase la imagen de su santo en el campo de batalla. Prueba de que no 

logró el pretendido alcance inicial es que solo el óleo San Millán y Santiago 

en la batalla de Simancas (c. 1644) de Pedro Ruiz de Salazar sigue casi con 

absoluta literalidad al grabado -aunque con modificaciones sustanciales como 

la inclusión del apóstol Santiago y del rey navarro García Sánchez o la omisión 

del sabio Alfaramí-; si bien, cabe recordar aquí que esta obra no fue concebida 

en el seno del monasterio riojano, sino en el priorato de Cihuri (La Rioja).

En cambio, dentro de la promoción artística emprendida desde mediados del 

siglo XVII en el monasterio de San Millán de Yuso, uno de los primeros encar-

gos datados durante el abadiato de Benito Díez del Corral (1649-1653), con-

templó, de manera semejante al de las ya mencionadas tablas arlantinas, una 

serie pictórica con una narración progresiva en la que la batalla de Simancas 

se situaba como colofón y punto culminante de la misma69. Nos referimos a la 

serie de veinticuatro lienzos del claustro alto encargados inicialmente a Juan 

de Espinosa y que, tras su muerte, completó fray Juan Andrés Ricci. Si, como 

afirmó Jovellanos70, contenían “la misma historia” que los realizados más de 

un siglo después por José Bejés y su taller para sustituirlos por su mal es-

tado de conservación, podemos afirmar que, de acuerdo a las ya analizadas 

prioridades de la comunidad benedictina, el programa iconográfico pretendía 

exaltar principalmente la figura de su titular a través de su hagiografía y, tan-

gencialmente, vincular su historia, al igual que la del propio cenobio riojano, 

a la figura de Fernán González a través de la conocida batalla que había dado 

lugar a los votos de san Millán.

METAMORFOSEANDO AL MILES CHRISTI, DANDO FORMA AL ENEMIGO

La construcción casi paralela de los mitos de Simancas y Hacinas por parte 

de las comunidades benedictinas de San Millán de la Cogolla y San Pedro de 

Arlanza dio lugar a una serie de componentes semejantes -razón de la históri-

ca confusión entre relatos-, pero también algunas variantes de interés. Como 

veremos, mientras que, originalmente, en la tradición emilianense el sino apo-

calíptico de la batalla se antoja crucial para justificar la política expansionista 

de Castilla y, por tanto, las localidades integradas en su particular voto71, la 

narración arlantina se expresa en términos de cruzada religiosa a fin de vin-

69	 Berceo se refiere en el verso 362c al episodio como “lo más granado”. Berceo, Obras completas. 
I. La vida de San Millán de la Cogolla, p. 150.

70	 Gutiérrez Pastor, “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán”, pp. 34-35.
71	 Riva, Fernando. “‘Cinco somos los qe aqí moramos’: Exorcism and Apocalyptic Battle in 

Berceo’s Vida de San Millán”. eHumanista, Nº49, 2021, pp. 223-250, p. 334.



209/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

cularse, junto con su heroizado fundador, a una “Reconquista” convertida en 

guerra justa72.

Así, y aunque ambos mitos comparten un escenario inicial lleno de prodigios 

celestes, fruto de la literaturización de algunos acontecimientos históricos73, 

también muestran unos profundos cambios en cuanto a su significación últi-

ma dentro el relato. Mientras que en los textos emilianenses las signa iudicii 

cobran una naturaleza apocalíptica y son producto del pecado de los cristianos 

y el tributo de las doncellas pagado a los musulmanes, en el Poema de Fernán 

González, base del mito arlantino luego alimentado por las crónicas generales 

y las obras de Arredondo, aquellas cobran forma de “sierpe rabiosa” -animal 

asociado al diablo y a la herejía en general, y al islam en particular- y son fruto 

de la hechicería de los musulmanes74.

En todo caso, ambas leyendas “construyen” un escenario de guerra defensiva 

y justa al introducir previamente a la batalla una sanguinaria imagen de los “in-

vasores”, que, o bien desuellan vivos a los cristianos o torturan a mujeres, an-

cianos y niños, como en las versiones emilianenses, o bien se presentan como 

profanadores de lugares de culto cristiano, como en los relatos arlantinos.

Tras ellos, la oración de los líderes cristianos sirve de preludio a la aparición 

de los santos, que se resuelve de forma diferente en la tradición literaria de 

ambos monasterios. La emilianense fijará nuevamente unas evocaciones cla-

ramente apocalípticas. En el privilegio latino, los santos Millán y Santiago son 

72	 Fernández Gallardo afirma que el Poema de Fernán González expresa un mensaje de afirmación 
de la verdadera fe cristina, que es el que inspira a guerreros castellanos que luchan contra el 
infiel y que contrasta “con las sugestiones diabólicas del credo islámico”. Fernández Gallardo, 
Luis. “La idea de ‘cruzada’ en el Poema de Fernán González”. eHumanista, Vol. 12, Nº1, 2009, 
pp. 1-32, pp. 14-15. En palabras de Porrinas González, el Poema de Fernán González cobra 
sentido en el tiempo de cruzada del siglo XVIII, vinculando guerra justa, guerra santa y cruzada. 
Porrinas González, David. “Guerra santa y cruzada en la literatura del Occidente peninsular 
medieval (siglos XI-XIII)”.  Palacios, J. Santiago; Ayala, Carlos de y Henriet, Patrick (coords.). 
Orígenes y desarrollo de la guerra santa en la Península Ibérica: palabras e imágenes para una 
legitimación (siglos X-XIV). Madrid, Casa de Velázquez, 2016, pp. 69-86, p. 80.

73	 Sobre algunos de ellos, véase: Peterson, David. “El gran incendio castellano de 949. Huella 
diplomática y memoria histórica de un desastre natural”. Studia historica. Historia medieval, 
Vol. 37, Nº1, 2019, pp. 139-164.

74	 Sobre la tradicional asociación de la serpiente con el mal, la herejía o el islam, Véase: 
Franco Llopis, Borja. “Imágenes de la herejía y de los protestantes en el arte efímero de los 
Austrias”,  CECIL  [online], Nº4, 2018. https://doi.org/10.4000/cecil.1794; Sanz Baso, Ángela. 
“El enemigo del Mediterráneo: imágenes antiturcas en la fiesta de las dos Castillas (1560-
1620)”. Hipogrifo: Revista de Literatura y Cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 87-101, 
pp. 90-91. Sobre la animalización de la alteridad religiosa, véase Rega Castro, Iván. “El otro 
como animal: alegorías, emblemas e imágenes del islam en las entradas reales de la Corte 
portuguesa (siglos XVI-XVIII)”. López Calderón, Carmen y Monterroso Montero, Juan Manuel. El 
sol de occidente: sociedad, textos, imágenes simbólicas e interculturalidad. Santiago de 
Compostela, Universidad de Santiago de Compostela, 2020, pp. 90-107; Rega Castro, Iván y 
Franco Llopis, Borja. Imágenes del islam y fiesta pública en la corte portuguesa. De la Unión 
Ibérica al terremoto de Lisboa. Gijón, Trea, 2021, pp. 57-67.



210 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

descritos como equites candidis sedentes equis,divina disposicione armatis75, 

una condición que las primeras versiones en romance ampliarán al presentar-

los con armas también blancas, espadas en las manos y acompañados de una 

corte angélica de gran número76. Gonzalo de Berceo, en la Vida de san Millán, 

hace extensiva esta albura al rostro de ambos, que, al igual que sucede con la 

primera teofanía del Apocalipsis, parangona con la nieve77, de modo que las 

resonancias apocalípticas sirven para reforzar una lucha del bien contra el mal, 

de la pureza de la santidad contra la impureza de los infieles y, al mismo tiem-

po, construir una imagen de guerra justa y providencialista.

Desde Arlanza, en cambio, originalmente los miles Christi, como los integran-

tes del ejército cristiano, son calificados de cruzados, aunque el poema de Fer-

nán González no pueda ser calificado sensu stricto de escrito cruzadístico78. 

Este es el término que reciben los ejércitos comandados por el conde y como 

tales identifican los moros a los integrantes del ejército celestial, que apare-

cieron armados con “armas cruzadas” y, como había predicho en sueños el 

eremita Pelayo, venían acompañados de ángeles con “la cruz en su pendón”. 

Solo a partir de las crónicas generales, primero y de manera tímida, y de los 

textos de Arredondo, más tarde, se observa la tardía incorporación de este as-

pecto níveo de claros resabios berceanos79, aunque, nuevamente, en la batalla 

inventada en Arlanza no hay alusiones directas a la participación de san Millán 

y san Pelayo en el combate liderado por el Apóstol80.

75	 Seguimos la transcripción de Berceo, Obras completas. I. La vida de San Millán de la Cogolla, 
p. 3.

76	 “abriéronsse los çielos e uieron uenir doss caualleros, sseñor Sanctiago e señor sanct Millán, 
caualleros en cauallos blancos, armados con armas blancas, las espadas en las manos; con 
ellos, grandes conpañas de ángeles entraron entre las azes de los moros e de los christianos, 
e començaron a dar las primeras feridas en los moros”. Velasco, Herrero, Pecharromán y 
Montalvillo, Colección documental de Cuéllar (934-1492). Vol. 1, p. 50. Lidwine Linares también 
ha apuntado que el atributo de blancura permite llenar de valores simbólicos a los santos, 
resaltando así sus virtudes heroicas y su vinculación con la imagen de Cristo. Linares, Lidwine. 
“Les saints Matamores en Espagne, au Moyen Âge et au Siècle d’Or (XIIème-XVIIème siècles). 
Histoire et Représentations”. Tesis de doctorado en Estudios hispánicos. Université Tolouse 2. 
Tolouse, 2008, p. 269. 

77	 “Caput autem eius et capilli errant candidi tamquam lana alba, et tamquam nix et oculi eius 
tamquam flamma ignis”. Ap. 1: 14-16. “Et vidi caelum apertum, et ecce equus albus, et qui 
sedebat super eum, vocabatur Fidelis, et Verax, et cum justitia judicat et pugnat […] et exercitus, 
qui sunt in caelo, sequebantur eum in equis albis, vestiti byssino albo, et mundo”. Ap. 19: 11-12.

78	 Porrinas González, “Guerra santa y cruzada en la literatura”, p. 81.
79	 En la Estoria General de España, Pelayo, que se aparece al conde “vestido de pannos tan 

blancos como la nieve”, promete que Dios le enviará “all apostol sant Yague et a mi, et con 
nusco muchos ángeles en ayuda, et paresçeremos todos en la batalla con armas blancas et 
traerá cada uno de nos cruz en su pendón”. Menéndez Pidal, Primera Crónica General, p. 429.

80	 Linares, “Les saints Matamores en Espagne”, p. 260. Gonzalo de Arredondo, por su parte, 
describe la aparición del ejército celestial de este modo: “vio [el conde] al apostol Santiago 
con muchedumbre de compaña de Ángeles que le parecían que venían todos armados de 
armas blancas como la nieve, e trayan todos pendones blancos con cruçes e fueron contra 
los moros con las haces paradas”. Arredondo, Gonzalo de. Crónica del Conde Fernán González 
[Manuscrito]. Biblioteca Nacional de España, Mss/20636, cap. CXIX, f. 267v.



211/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Este diferente cariz de ambos mitos subyace también en la caracterización del 

infiel. En su búsqueda por (re)presentar un enemigo histórico-verídico, en los 

relatos emilianenses es Abderramán III quien se enfrenta a los líderes cris-

tianos con su ejército de “moros”, también tildados como “paganos” al igual 

que su líder. Moro y pagano cobran aquí una connotación religiosa que los 

opone a los cristianos y bautizados81 y, por tanto, “el otro” se instrumentaliza 

para justificar una bellum iustum. Podría decirse que, en esencia, esta lucha 

también implica una característica propia de la épica de cruzada, aunque son 

nuevamente las fuentes arlantinas las que la expresan abiertamente. No es 

por ello extraño que en estas últimas el antihéroe de Fernán González sea, a 

pesar de su inexactitud histórica, Almanzor, uno de los antagonistas de mayor 

calado en el imaginario colectivo medieval, ni que las tropas que reúne el há-

yib amirí estén integradas por un heterogéneo y anacrónico grupo de infieles 

-turcos, alárabes, almofares (almohades) y avenmarinos (benimerines)-, sínte-

sis de algunas de las principales amenazas de la Hispania medieval, propias 

de la época en la que se redacta el poema y que otorgaban a la contienda una 

proyección que explica parte del éxito de este mito en las crónicas generales82.

Por otra parte, desconocemos si estos “retratos” literarios tuvieron su reflejo 

en el terreno de las artes visuales durante la Edad Media o si, como han apun-

tado recientemente varias investigaciones, la gestación de los “santos mata-

moros” es un “producto” artístico de Edad Moderna. Tampoco es fácil evaluar 

la “antigüedad” de las representaciones visuales de los miles Christi en com-

bate a las que aluden algunas fuentes benedictinas del siglo XVII, más cuando, 

en ocasiones, responden a un tour de force como el que pretendía identificar 

los relieves de jinetes de santa María del Naranco con las imágenes de Santia-

go y san Millán en la batalla de Simancas83, y, por lo tanto, dotar a la iconogra-

fía diseñada por los centros en época moderna de una “pátina” de antigüedad. 

81	 Cacho Blecua, Juan Manuel. “Entre la atracción y el rechazo: apuntes sobre el moro en la 
lengua y la literatura castellana medieval”. Actas XII Simposio Internacional de Mudejarismo: 
Teruel. 14-16 de septiembre de 2011. Teruel, Centro de Estudios Mudéjares, 2013, pp. 5-36, p. 12.

82	 En su afán por convertir la batalla de Hacinas en una lucha global frente a las amenazas del 
cristianismo, Arredondo incluye entre los congregados por Almanzor al “emperador de África, 
el Miramamolín, e Mugir rey de Gerulia y Belasín rey de Mauritana e Homar rey de Cedar e 
Udraça de Cartago e Cabat  rey de Bretaña e Velgesí rey de Fenicia e Mahomar rey de Media e 
Uzumen rey de Munidia e Atoriphe rey de Tripoletana e Abrahem rey de Chipre, estos todos de 
la partida segunda de África y de sus provincias e de la partida primera de Asia vinieron Allor 
rey de Parcia e Almundir rey de Albania e Usamen rey Babylonico e Aldemeque rey de Fria 
o Frígia e Muça rey de Hircania e Abdo rey mesoptania e Altariech rey Egypto e Muça rey de 
Vihima e Valasin rey de Bretiçia e Abdo rey de Caldea e Ulit rey de Etiopía e Allor rey de Bapulia 
e Udeface rey de Lanos e Mahomar rey de Patalan e Udraça rey de Masania, estos e otros 
muchos vineron en ayuda de Almançor”. Arredondo, Gonzalo de. Crónica del Conde Fernán 
González. Biblioteca Nacional de España, Mss/20636, cap. CXV, f. 258.

83	 Martínez, Apología por San Millán de la Cogolla, p. 47.



212 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

En todo caso, ni siquiera hemos conservado testimonios visuales sobre repre-

sentación del mito de Hacinas forjados en el seno del monasterio burgalés. 

Únicamente los promovidos en san Millán de la Cogolla. Precisamente, la ima-

gen difundida a lo largo de la ya mencionada actividad artística emprendida 

durante el siglo XVII mostró un Millán “combatiente” con algunos atributos de 

cruzado. No por “contaminación” del mito arlantino, del que más que nunca 

intentó diferenciarse ahora, sino por la actualización del episodio de Simancas, 

que encontró en el contexto del siglo XVII un espíritu de “cruzada” y guerra 

santa aún vigente84, y por tener unos referentes iconográficos bien asentados 

a partir de la amplia difusión del Santiago matamoros.

Ya vimos cómo el grabado de Panneels no alcanzó la proyección e influencia 

que tal vez se barajó en origen, pero sí algunos de sus componentes, como 

la espada flamígera-ondulante y el estandarte crucífero enarbolados por san 

Millán. Aunque ambos atributos ya se habían extendido dentro de la imagen 

de otros santos matamoros85, Panneels concretaba con la primera la divina 

disposicione armatis a la que aludía el privilegio latino o, más bien, las igual-

mente extraordinarias “armas cuales non vío nunqa homne mortal” del poema 

de Berceo86. Su persuasiva fórmula visual se trasladaría a la “cara más visible” 

del centro monástico a partir del lienzo elaborado por fray Juan Andrés Ricci 

para el retablo mayor (c. 1653) y de la imagen tallada por Diego Lizárraga para 

la portada principal (c. 1656). Por otra parte, y aunque también pudiese tener 

cierta base narrativa en el poema de Berceo87, a nuestro juicio, el vexillum 

crucis debe ser entendido como una fórmula visual estimulada por el centro 

emilianense a fin de equipar a su santo de unas connotaciones cruzadistas 

semejantes a las ya difundidas para el caso de Santiago, con quien ahora se 

pretendía que compartiese el patronato hispánico.

84	 Sobre la perpetuación del ideal de cruzada en la Edad Moderna, véase: Rega Castro, Iván. 
“Tejiendo la memoria del otro”.  Eikón Imago, Nº9, 2020, pp. 255-280; González Cruz, 
David. Guerra de religión entre príncipes católicos: el discurso del cambio dinástico en España y 
América (1700-1714). Madrid, Ministerio de Defensa, 2002; García Martín, Pedro. “El imaginario 
de las cruzadas en la larga duración”. García, Pedro; Quirós, Roberto y Bravo, Cristina (ed.). 
Antemurales de la Fe: conflictividad confesional en la Monarquía de los Habsburgo 1516-
1714. Madrid, Ministerio de Defensa, 2015, pp. 37-58. En este sentido no debemos olvidar la 
promoción pontificia de nuevas cruzadas o ligas santas desde finales del siglo XVI y hasta 
el siglo XVIII, así como la conciencia colectiva del peligro que suponía el imperio otomano. 
Mínguez, Víctor. Infierno y gloria en el mar: los Habsburgo y el imaginario artístico de Lepanto 
(1430-1700). Castellón, Universitat Jaume I, 2017: Mínguez, Víctor. Europa desencadenada: 
imaginario barroco de la liberación de Viena (1683-1782). Castellón, Universitat Jaume I, 2022: 
Mínguez, Víctor. “La guerra interminable. Lepanto, la “diagonal de la Contrarreforma” y una 
pintura de Tommaso Dolabella”.  Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, 
Vol. 11, Nº2, 2023, 53-68. 

85	 Este atributo ha sido estudiado por Olivares Torres, Enric. “La influencia de los textos sagrados 
en la configuración visual de los santos guerreros”. Eikón Imago, Vol. 9, Nº1, 2020, pp. 75-103, 
pp. 89-92

86	 Verso 438b. Berceo, Obras completas. I. La vida de San Millán de la Cogolla, p. 164.
87	 Idem. Verso 438c-d: “el uno tenié croça, mitra pontifical/ el otro una cruz, omne non vío tal”. Más 

tarde Berceo especifica que el atributo de la cruz se corresponde con san Millán (vers. 447 c-d).



213/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Con todo, y a diferencia del grabado de Panneels, las obras conservadas de 

aquella actividad artística concentrada en las proximidades de mediados del 

siglo XVII responden a una eficaz simplificación del relato, concentrado en sus 

principales elementos significativos y en el momento álgido de la batalla. Las 

prioridades se centraron en reivindicar la condición benedictina de san Millán 

que, como supuesto fundador y primer abad del monasterio, viste la caracte-

rística cogulla negra, mientras que la figura del apóstol se suprime sistemáti-

camente y las de los líderes cristianos, o bien desaparecen, como sucede en 

el relieve de Lizárraga y en el lienzo atribuido a Bartolomé Román y su círculo 

conservado en la sacristía (mediados del siglo XVII), o bien pasan a ocupar 

un lugar secundario, como también sucede con el escenario de los hechos o 

los prodigios celestes. Igualmente, la contemporaneización de la batalla pasó 

también por transmutar a los antagonistas, que, de acuerdo con el imaginario 

del enemigo por excelencia en la Europa del momento, se ajustan a diferentes 

estereotipos del turco88 -asociados con frecuencia al mal y al anticristo89-, lo 

que permitía también actualizar el papel protector que se reclamaba para san 

Millán y su rol como capitán de los ejércitos hispánicos en la lucha contra el 

infiel y los herejes90.

CONCLUSIONES

La construcción y sucesivas reelaboraciones de las batallas de Simancas y Ha-

cinas deben ser entendidas como una disputa creativa -bajo la que subyacen 

numerosos intereses prosaicos-, fruto de la rivalidad entre los monasterios 

benedictinos de San Millán de la Cogolla y San Pedro de Arlanza por protago-

nizar y apropiarse de algunos de los acontecimientos más célebres de la mal 

denominada Reconquista. 

Aunque las semejanzas y simultaneidad existentes entre ambos mitos desen-

cadenaron un amplio número de erróneas identificaciones en la historiografía, 

desde sus centros de creación siempre se alentó su diferenciación, centrada 

principalmente en destacar el protagonismo que sus respectivos fundadores 

tuvieron en la consecución de las victorias en el campo de batalla. 

88	 Sobre la variedad de representaciones del turco recomendamos Perceval, José María. “Uno y 
múltiple: el turco y los diferentes turcos imaginados por la propaganda literaria de los siglos 
XVI y XVII”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 19-
34.

89	 Rega Castro, Iván. “Antagonistas en los postreros días: el Turco y el Anticristo en la pintura 
escatológica franciscana de la Nueva España”. Iglesias, Lucilla; Montes, Francisco y Rega, 
Iván. Ficciones del islam: representaciones de lo musulmán en la cultura visual de los virreinatos 
americanos. Berlín, Peter Lang, 2024, pp. 179-207, pp. 180-181.

90	 Linares, “Les saints Matamores en Espagne”, p. 401. La autora también esgrime la atribución de 
este rol dentro de la Apología elaborada por Martín Martínez.



214 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Cuando, durante la Edad Moderna, la historicidad de ambas leyendas fue cues-

tionada y menguó la influencia y el peso específico de los citados monasterios, 

estos mostraron una alta capacidad de respuesta a partir del diseño de varias 

estrategias que permitieron actualizar y preservar sus correspondientes mitos. 

Estas consistieron, principalmente, en multiplicar los testimonios que los au-

tentificaban, combinando creaciones de diversa naturaleza tales como un am-

plio abanico de géneros literarios, representaciones visuales, historias orales e 

incluso falsos documentales y arqueológicos.

Los contenidos y desarrollo de los acontecimientos utilizados por los monaste-

rios de San Millán de la Cogolla y San Pedro de Arlanza para configurar sus res-

pectivos mitos estuvieron encaminados a presentar las batallas de Simancas 

y Hacinas como episodios de una guerra sacralizada y justa. Aunque original-

mente puede apreciarse un cariz apocalíptico en el primero y otro cruzadístico 

en el segundo, sus reescrituras durante la Edad Moderna generaron ciertas 

interpolaciones. Lamentablemente, las grandes pérdidas del patrimonio arlan-

tino nos han privado de las representaciones visuales de la batalla de Hacinas 

gestadas en su seno en época moderna. Sí conservamos, en cambio, varias 

de las promovidas por el monasterio riojano para dar forma a la batalla de Si-

mancas. De su análisis puede concluirse que, tras algunos tanteos iniciales, se 

apostó por una imagen directa y persuasiva focalizada en la actuación militar 

de un san Millán que, para la defensa de su figura y de los nuevos intereses 

del cenobio, se presentaba como protector panhispánico frente a las nuevas 

amenazas.



215/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes de archivo
Arredondo, Gonzalo de. Crónica del Conde Fernán González (Manuscrito). Bi-
blioteca Nacional de España, Mss/20636.

Crónica de España por el arzobispo de Toledo Don Rodrigo Jiménez de Rada… 
Universidad de Sevilla, manuscritos, signatura 1059, Número de registro 1060.

Ejecutoria del pleito litigado por el monasterio de San Millán de la Cogolla. Ar-
chivo de la Real Chancillería de Valladolid, Registro de ejecutorias, Caja 1938,88.

Papeles copiados para el uso del P. Henrique Flórez. Biblioteca Nacional de 
España, Mss/1622.

Fuentes impresas
Argaiz, Gregorio de. Población eclesiástica de España y noticia de sus prime-
ras honras: hallada en los escritos de S. Gregorio, Obispo… Madrid, Melchor 
Sánchez, 1667.

Berceo, Gonzalo de. Obras completas. I. La vida de San Millán de la Cogolla 
(Estudio y edición crítica de Dutton, Brian). Londres, Tamesis, 1984 [1967].

Blasco de Lanuza, Vicencio. Historias ecclesiasticas y seculares de Aragon, en 
que se continuan los Annales de Çurita y tiempos de Carlos V… Zaragoza, Juan 
de Lanaja, 1622.

Castellá Ferrer, Mauro. Historia del Apóstol de Iesus Christo Sanctiago Zebe-
deo, Patrón y Capitán general de las Españas. Madrid, Alonso Martín, 1610.

Castro, Juan de. El glorioso thavmaturgo español, Redemptor de Cautivos, 
Santo Domingo de Silos. Madrid, Melchor Álvarez, 1688.

Estoria del noble cauallero el conde Fernán González. Toledo, sucesor de Pedro 
Hagenbach, 1511.

Garibay, Esteban de. Los XL. libros del Compendio historial de las chronicas 
y vniversal historia de todos los reynos de España. Amberes, Christophoro 
Plantino, 1571.

Mariana, Juan de. Historia general de España compuesta primero en latín, des-
pués buelta en castellano… Tomo I. Toledo, Pedro Rodríguez, 1601.

Martínez, Martín. Apología por San Millán de la Cogolla. Patrón de España. 
Primera parte. Haro, Juan de Mongastón, 1632.

Martínez, Martín. Apología por San Millán de la Cogolla. Patrón de las Españas, 
monge de la Orden del Patriarca de las Religiones san Benito. Segunda parte. 
Madrid [s.e.], 1643.

Martínez del Villar, Miguel. Tratado del Patronado, antiguedades, govierno y 
varones ilustres de la ciudad y Comunidad de Calatayud y su Arcedianado. 
Zaragoza, Roberto de Robles, 1598.

Menéndez Pidal, Ramón (ed.). Primera Crónica General: Estoria de España que 
mandó componer Alfonso El Sabio y se continuaba bajo sancho IV en 1289. 
Madrid, Bailly-Bailliere é Hijos, 1906.

Morales, Ambrosio de. Los cinco libros postreros de la Coronica general de 
España. Córdoba, Gabriel Ramos Bejarano, 1586.



216 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Sandoval, Prudencio de. Primera parte de las fundaciones de los monasterios 
del glorioso Padre San Benito… Madrid, Luis Sánchez, 1601.

Sandoval, Prudencio de. Historias de Idacio obispo, que escrivio poco antes 
que España se perdiese, De Isidoro, obispo de Badajoz... Pamplona, Nicolás de 
Asiain, 1615.

Yepes, Antonio de. Coronica general de la Orden de San Benito. Vol. 1. Irache, 
Matías Mares, 1609.

Bibliografía
Angulo Íñiguez, Diego y Pérez Sánchez, Alfonso E.  Historia de la pintura es-
pañola. Escuela madrileña del segundo tercio del siglo XVI. Madrid, Instituto 
Diego Velázquez, 1983.

Azcárate, Pilar; Escalona, Julio; Jular, Cristina y Larrañaga, Miguel. “Volver a 
nacer: historia e identidad en los monasterios de Arlanza, San Millán y Silos 
(siglos XII-XIII)”. Cahiers de linguistique hispanique médiévale, Nº29, 2006, pp. 
359-394.

Bautista, Francisco. “Escritura cronística e ideología histórica. La Chronica la-
tina regum Castellae”. e-Spania. Revue interdisciplinaire d’études hispaniques 
médiévales et modernes, Nº2, 2006. Disponible en: https://journals.openedi-
tion.org/e-spania/429.

Cacho Blecua, Juan Manuel. “Entre la atracción y el rechazo: apuntes sobre el 
moro en la lengua y la literatura castellana medieval”. Actas XII Simposio Inter-
nacional de Mudejarismo: Teruel. 14-16 de septiembre de 2011. Teruel, Centro 
de Estudios Mudéjares, 2013, pp. 5-36.

Camón Aznar, José. La pintura española del siglo XVII. Summa Artis, Historia 
general del arte. Vol. XXV. Madrid, Espasa Calpe, 1977.

Ceán Bermúdez, Juan Agustín. Diccionario histórico de los más ilustres profe-
sores de las bellas artes en España. Vol. IV. Madrid, Viuda de Ibarra, 1800.

Escalante Varona, Alberto. “Unas redondillas inéditas sobre Fernán González: 
la transmisión de la leyenda arlantina por el cauce de la tradición”. Cuadernos 
de investigación filológica, Nº44, 2018, pp. 103-127.

Escalona, Julio; Azcárate, Pilar y Larrañaga, Miguel. “De la crítica diplomática a 
la ideología política: Los diplomas fundacionales de san Pedro de Arlanza y la 
construcción de una identidad para la Castilla medieval”. Sáez Sánchez, Carlos 
(coord.). Actas del VI Congreso Internacional de Historia de la Cultura Escrita. 
Tomo 2. Madrid, Calambur, 2002, pp. 159-206.

Fernández Gallardo, Luis. “La idea de ‘cruzada’ en el Poema de Fernán Gonzá-
lez”. eHumanista, Vol. 12, Nº1, 2009, pp. 1-32.

Franco Llopis, Borja. “Imágenes de la herejía y de los protestantes en el arte 
efímero de los Austrias”, CECIL  [online], Nº4, 2018. https://doi.org/10.4000/ce-
cil.1794

García de Cortázar, José Ángel. “Visiones del pasado. Construcción del pa-
sado. Creación de una memoria histórica”. Gutiérrez-Cortines Corral, Cristina 
(coord.). Desarrollo sostenible y patrimonio histórico y natural: una nueva mi-
rada hacia la renovación del pasado. Santander, Fundación Marcelino Botín, 
2002, Vol. 1, pp. 117-140. 



217/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

García Martín, Pedro. “El imaginario de las cruzadas en la larga duración”. Gar-
cía, Pedro; Quirós, Roberto y Bravo, Cristina (ed.). Antemurales de la Fe: con-
flictividad confesional en la Monarquía de los Habsburgo 1516-1714. Madrid, 
Ministerio de Defensa, 2015, pp. 37-58.

García Nistal, Joaquín. “Los santos entran en batalla: la gestación durante la 
Edad Moderna de la imagen de san Isidoro y san Millán en lucha contra el 
islam”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 
2023, pp. 117-132.

Garrán, Constantino. San Millán de la Cogolla y sus dos insignes monasterios: 
estudio histórico arqueológico. Logroño, Sucesor de Delfín Merino, 1929.

Geary, John S. “The Death of the Count: Novelesque Invention in the Crónica 
de Fernán González”. Bulletin of Hispanic Studies, Vol. 69, Nº4, 1992, pp. 321-
334.

Gómez Zorraquino, José Ignacio. “Los santos patronos y la identidad de las co-
munidades locales”. Revista de Historia Jerónimo Zurita, Nº85, 2010, pp. 39-74.

González Cruz, David. Guerra de religión entre príncipes católicos: el discurso 
del cambio dinástico en España y América (1700-1714). Madrid, Ministerio de 
Defensa, 2002.

González de Castro, Vera y Carrero Santamaría, Eduardo. “Arquitectura clasi-
cista en Burgos: noticias documentales de la obra de Pedro Díaz de Palacios 
en San Pedro de Arlanza (1629-1659)”. Anuario del Departamento de Historia y 
Teoría del Arte, Nº5, 1993, pp. 111-120.

González de Zárate, Jesús María. “La visión emblemática de San Millán en la 
pintura de Juan de Ricci”. Berceo, Nº108, 1985, pp. 121-134.

Gutiérrez Pastor, Ismael. Catálogo de la pintura del monasterio de san Millán 
de la Cogolla. Logroño, CSIC-Instituto de Estudios Riojanos, 1984.

Gutiérrez Pastor, Ismael. “Fray Juan Rizi en el monasterio de San Millán de la 
Cogolla: (1653-1656)”. Gil Díez, Ignacio (coord.). El pintor fray Juan Andrés Rizi 
(1600-1681): las órdenes religiosas y el arte en La Rioja. Logroño, Instituto de 
Estudios Riojanos, 2000, pp. 27-62.

Ilzarbe López, Isabel. “Historia, hagiografía y memoria en el ámbito monástico”. 
Tesis de doctorado en Historia, Universidad de Logroño. La Rioja, 2021. 

Koch, Jezabel. “De heroísmo y santidad: glosas de una victoria en el Poema de 
Fernán González y en la Vida de San Millán de la Cogolla, de Gonzalo de Ber-
ceo”. Lacarra Ducay, María Jesús (coord.). Literatura medieval hispánica: libros, 
lecturas y reescrituras. San Millán de la Cogolla, Cilengua, 2019, pp. 627-638.

Linares, Lidwine. “Les saints Matamores en Espagne, au Moyen Âge et au Siè-
cle d’Or (XIIème-XVIIème siècles). Histoire et Représentations”. Tesis de docto-
rado en Lingüística. Université Tolouse 2. Tolouse, 2008.

Linares, Lidwine. “La transmisión de una leyenda hagiográfico-política: San 
Millán en Hacinas, de la Edad Media al Siglo de Oro”. Güell, Mónica y Déo-
dat-Kessedjian Marie F. (ed.). À tout seigneur tout honneur. Mélanges offerts 
à Claude Chauchadis. Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2009, pp. 303-
316.



218 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Madrazo, Pedro de. España, sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. 
Vol. 3. Barcelona, Daniel Cortezo y Cia., 1886.

Mínguez, Víctor. Infierno y gloria en el mar: los Habsburgo y el imaginario artís-
tico de Lepanto (1430-1700). Castellón, Universitat Jaume I, 2017. 

Mínguez, Víctor. Europa desencadenada: imaginario barroco de la liberación 
de Viena (1683-1782). Castellón, Universitat Jaume I, 2022. 

Mínguez, Víctor. “La guerra interminable. Lepanto, la ‘diagonal de la Contrarre-
forma’ y una pintura de Tommaso Dolabella”. Hipogrifo. Revista de literatura y 
cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, 53-68.

Monterroso Montero, Juan Manuel. “Santiago, San Millán e San Raimundo: mili-
tes Christi”. Singul Lorenzo, Francisco (ed.). Santiago-Al-Andalus: diálogos artísti-
cos para un milenio. Santiago de Compostela, Xunta de Galicia, 1997. p. 483-500.

Monterroso Montero, Juan Manuel. “Ciudad, camino y señas de identidad. La 
dimensión cultural del Camino de Santiago como valor a conservar”. Cuader-
nos de la cátedra de Patrimonio, Nº5, 2011, pp. 79-110.

Moreno Hernández, Carlos. “Raíces medievales del nacional catolicismo: El 
Poema de Fernán González”. Anuario de estudios medievales, Vol. 30, Nº1, pp. 
451-470.

Olivares Torres, Enric. “La influencia de los textos sagrados en la configuración 
visual de los santos guerreros”. Eikón Imago, Vol. 9, Nº1, 2020, pp. 75-103.

Olivares Torres, Enric. “Imágenes de caballeros santos representados en pare-
ja. Un refuerzo de la idea de espiritualidad guerrera”. García Mahíques, Rafael 
y Zuriaga, Vincent Francesc (coord.). Imagen y cultura. La interpretación de las 
imágenes como Historia cultural. Vol. 2. Valencia, Biblioteca Valenciana, 2008, 
pp. 1207-1226.

Peña Pérez, F. Javier. Mitos y leyendas, historia y poder: Castilla en sus orígenes 
y en su primer apogeo (siglos IX-XIII). Burgos, Universidad de Burgos, 2003. 

Peña Pérez, F. Javier. “La creación de memoria histórica: San Pedro de Car-
deña”. García de Cortazar, José Ángel y Teja Casuso, Ramón (coords.). Los 
grandes monasterios benedictinos hispanos de época románica (1059-1200). 
Aguilar de Campoo, Fundación Santa María la Real-C.E.R., 2007, pp. 217-241. 

Peña Pérez, F. Javier. “Monasterios y memoria histórica en Castilla (siglos 
XI-XIII)”. Iglesia Duarte, Ignacio de la (coord.). Monasterios, espacio y sociedad 
en la España cristiana medieval. Logroño, Instituto de Estudio Riojanos, 2010, 
pp. 189-223.

Perceval, José María. “Uno y múltiple: el turco y los diferentes turcos imagina-
dos por la propaganda literaria de los siglos XVI y XVII”. Hipogrifo. Revista de 
literatura y cultura del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 19-34.

Peterson, David. “Rebranding San Millán. The Becerro Galicano as a rejection 
of the monastery’s Navarrese heritage (1192-1195)”. Journal of Medieval Iberian 
Studies, Nº5, 1993, pp. 184-203.

Peterson, David “Génesis y significado de los Votos de San Millán”. Labiano, 
Mikel (ed.). De ayer y hoy: Contribuciones multidisciplinares sobre pseudoepí-
grafos literarios y documentales. Madrid, Ediciones Clásicas. 2019, pp. 223-238.



219/
Joaquín García Nistal

Tras los mitos emilianense y arlantino de Simancas y Hacinas. Una prolongada  
“rivalidad creativa” por abanderar la lucha contra el infiel

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Peterson, David. “El gran incendio castellano de 949. Huella diplomática y me-
moria histórica de un desastre natural”. Studia historica. Historia medieval, Vol. 
37, Nº1, 2019, pp. 139-164.

Porrinas González, David. “Guerra santa y cruzada en la literatura del Occiden-
te peninsular medieval (siglos XI-XIII)”. Palacios, J. Santiago; Ayala, Carlos de y 
Henriet, Patrick (coords.). Orígenes y desarrollo de la guerra santa en la Penín-
sula Ibérica: palabras e imágenes para una legitimación (siglos X-XIV). Madrid, 
Casa de Velázquez, 2016, pp. 69-86.

Rega Castro, Iván. “Tejiendo la memoria del otro”. Eikón Imago, Nº9, 2020, pp. 
255-280.

Rega Castro, Iván. “El otro como animal: alegorías, emblemas e imágenes del 
islam en las entradas reales de la Corte portuguesa (siglos XVI-XVIII)”. López 
Calderón, Carmen y Monterroso Montero, Juan Manuel. El sol de occidente: 
sociedad, textos, imágenes simbólicas e interculturalidad. Santiago de Com-
postela, Universidad de Santiago de Compostela, 2020, pp. 90-107.

Rega Castro, Iván. “La cabeza de Alí Bajá y el ‘otro’ ultrajado en el imaginario 
lepantino a finales del siglo XVI”. Hipogrifo. Revista de literatura y cultura del 
Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 35-52.

Rega Castro, Iván. “Antagonistas en los postreros días: el Turco y el Anticris-
to en la pintura escatológica franciscana de la Nueva España”. Iglesias, Luci-
lla; Montes, Francisco y Rega, Iván. Ficciones del islam: representaciones de 
lo musulmán en la cultura visual de los virreinatos americanos. Berlín, Peter 
Lang, 2024, pp. 179-207.

Rega Castro, Iván y Franco Llopis, Borja. Imágenes del islam y fiesta pública 
en la corte portuguesa. De la Unión Ibérica al terremoto de Lisboa. Gijón, Trea, 
2021, pp. 57-67.

Riva, Fernando. “‘Cinco somos los qe aqí moramos’: Exorcism and Apocalyptic 
Battle in Berceo’s Vida de San Millán”. eHumanista, Nº49, 2021, pp. 223-250.

Sanz Baso, Ángela. “El enemigo del Mediterráneo: imágenes antiturcas en la 
fiesta de las dos Castillas (1560-1620)”. Hipogrifo: Revista de Literatura y Cultu-
ra del Siglo de Oro, Vol. 11, Nº2, 2023, pp. 87-101.

Senra, José Luis. “‘Mutatis mutandis’: creaciones apócrifas en el monasterio 
de San Pedro de Arlanza (Burgos)”. Cahiers d’études hispaniques médiévales, 
Vol. 29, Nº1, 2006, pp. 23-43.

Serrano Martín, Eliseo. “Annus mirabilis. Fiestas en el mundo por la canoni-
zación de los jesuitas Ignacio y Francisco Javier en 1622”. Beltrán Moya, José 
Luis (coord.). La Compañía de Jesús y su proyección mediática en el mundo 
hispánico durante la Edad Moderna. Madrid, Sílex, 2010, pp. 297-343.

Smith, Colin. “Leyendas de Cardeña”. Boletín de la Real Academia de la Histo-
ria, Vol. 179, Nº3, 1982, pp. 485-526.

Tormo y Monzó, Elías; Gusi, Celestino y Lafuente Ferrari, Enrique. La vida y 
la obra de Fray Juan Ricci. Madrid, Ministerio de Instrucción Pública y Bellas 
Artes, 1930.

Toscano, Nicolás. “Los versos inéditos de la Crónica Arlantina de Fray Gonzalo de 
Arredondo”. Boletín de la Institución Fernán González, Nº199, 1982, pp. 317-339.



220 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 189-220, ene-jun. 2026

Vaquero, Mercedes. “La crónica del Cid y la crónica de Fernán González entre 
editores, copistas e impresores, 1498-1514”. Romance philology, Vol. 57, Nº1, 
2003, pp. 89-103.

Vaquero, Mercedes, Vida Rimada de Fernán González. Exeter, University of 
Exeter Press, 1987.

Velasco Bayón, Balbino; Herrero Jiménez, Mauricio; Pecharromán Cebrián, Se-
gismundo y Montalvillo García, Julia. Colección documental de Cuéllar (934-
1492). Vol. 1. Cuéllar, Ayuntamiento de Cuéllar, 2010.

Vindel, Ingrid. “Crónica de 1344, edición y estudio”. Tesis de doctorado en His-
toria, Universitat Autònoma. Barcelona, 2016.

Recibido el 13 de enero de 2025
Aceptado el 18 de marzo de 2025

Nueva versión: 20 de marzo de 2025


