
HISTORIA 396
ISSN 0719-0719

E-ISSN 0719-7969
VOL 16

N°1 - 2026
[247-278]

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

247

Leyendas y representaciones visuales del 
caballero San Jorge en las batallas de la 
Corona de Aragón

Enric Olivares Torres
Universitat de València
enrique.olivares@uv.es

Legends and visual representations of Saint George in the 
battles of the Crown of Aragon

247

Resumen

Este estudio iconográfico sobre la relación entre las leyendas 
que narran la intervención de san Jorge en las batallas de la 
Corona de Aragón, y los tipos iconográficos proyectados a partir 
de ellas, analiza la configuración de la imagen de san Jorge 
matamoros, símbolo de la violencia justificada por lo sagrado y 
protector eficaz en contextos de conflicto bélico en los territorios 
de la antigua Corona de Aragón. Estas narrativas, tanto literarias 
como visuales, no solo consolidaron su papel como defensor del 
cristianismo en su lucha contra el enemigo, sino que también 
contribuyeron a la construcción de identidades regionales, al 
vincular los episodios bélicos -concebidos como elementos 
fundacionales de cada territorio- con una serie de discursos 
universales, como la lucha entre el bien y el mal o la intervención 
divina en la historia humana.

Palabras clave: San Jorge; santos guerreros; batallas; iconografía.

Abstract

This iconographic study on the relationship between the 
legends recounting Saint George’s intervention in the battles of 
the Crown of Aragon and the iconographic types derived from 
them analyzes the construction of the image of Saint George 
as a Moor-slayer, a symbol of violence justified by the sacred 
and an effective protector in contexts of military conflict in the 
territories of the former Crown of Aragon. These narratives, both 
literary and visual, not only consolidated his role as a defender of 
Christianity in its struggle against the enemy but also contributed 
to the construction of regional identities by linking war episodes 
-conceived as foundational elements of each territory- with a 
series of universal discourses, such as the struggle between good 
and evil or divine intervention in human history.

Keywords: Saint George; warrior saints; battles; iconography.

DOI: http://dx.doi.org/10.4151/07197969-Vol.16-Iss.1-Art.896



248 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

INTRODUCCIÓN. SAN JORGE Y LA FORJA DE UN MITO BÉLICO

La creencia de que san Jorge ayudaba militarmente a sus devotos si se le 

invocaba en momentos de máxima necesidad tiene su origen en las leyendas 

difundidas a partir de su intervención milagrosa durante la época de las cru-

zadas, razón por la cual habría sido elegido patrón de la caballería cristiana. 

Inspiradas quizás por el eco de la visión en la batalla de Antioquía, ocurrida 

en 1096, fueron numerosas las ocasiones en las que el santo de Capadocia fue 

visto por tierras de la Corona de Aragón.

En este sentido, afirmaba Alós-Moner que la primera vez que se habría apa-

recido en Cataluña sería -si el hecho al cual se refiere fuese cierto- el supues-

to asedio de Girona por Carlomagno1. Otra de esas historias legendarias nos 

situaría durante la conquista de Barcelona en tiempos del conde Borrell II. La 

participación del santo caballero sería incluida por Jayme Prades en su tratado 

sobre las santas imágenes2. Narraba su autor que el rey de Córdoba, Alhagib, 

conocido como Almanzor, llegó hasta Barcelona y el conde Borrell, al verse en 

inferioridad numérica, se encomendó a la Virgen María e invocó a san Jorge, 

quien acudió a socorrerlo, de tal manera que los cristianos consiguieron una 

importante victoria. Una versión más detallada y de mano posterior, fue reco-

gida por el folclorista catalán Joan Amades3. En ella, se describe la aparición 

de un joven muy hermoso sobre un caballo blanco, armado con una lanza 

-otras dicen que un rayo- y un escudo, y ataviado, como es habitual, con blan-

cos ropajes y una cruz roja sobre el pecho. El elemento más original de esta 

leyenda, quizás, sería el hecho de que, al empezar la batalla, el caballo blanco 

que montaba se convirtió en fuego y se lanzó de manera furiosa contra las filas 

musulmanas hasta hacer caer docenas de soldados. 

1	 Alós-Moner, Ramón. “El patronatge de Sant Jordi”. Butlletí del Centre Excursionista de 
Catalunya, Nº256, 1916, pp. 120-125, p. 121.

2	 Prades, Jayme. Historia de la adoración y uso de las santas imágenes y de la imagen de la 
Fuente de la Salud. Valencia, Felipe Mey, 1596, libro III, cap. 9: 7, p. 305. También lo había citado 
poco tiempo antes y de manera indirecta Beuter, Pere Antoni. Segunda Parte de la Corónica 
de Valencia. Escartí, Vicent Josep (ed.). Valencia, Generalitat Valenciana, 1995 [1604], cap. 14, p. 
75, quien tan solo hacía alusión a que algunos autores relataron que fue visto el caballero san 
Jorge y que, a causa de esta visión, fue tomado como patrón de los catalanes.

3	 Amades, Joan. “Leyendas de San Jorge”. San Jorge. Revista trimestral de la Excelentísima 
Diputación de Barcelona, Nº11, 1953, pp. 18-30, pp. 20-21.



249/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

Otra leyenda, también recogida por Amades, fue la de la defensa de Tortosa 

en tiempos del conde Ramón Berenguer IV, atribuida tradicionalmente a la in-

tervención de san Jorge, a pesar de que en algunas versiones este ha sido 

sustituido o ayudado por Santiago4. Afirmaba esta tradición que, sabedores los 

moros que los hombres de Tortosa habían salido a reconquistar Lleida, y que 

la ciudad se había quedado sólo al cargo de las mujeres, se lanzaron a recupe-

rarla. Cuando estas se disponían a la defensa, tan sólo armadas con hachas, 

entró en ella el santo vestido de romero y las ayudó con su espada de fuego5.

Pere Miquel Carbonell, al recordar la figura del rey Alfonso III el Liberal, re-

portaba una crónica anónima de la conquista de Menorca, ocurrida en 1287, 

en la cual san Jorge aparecía acompañado de san Antonio Abad, puesto que 

esta ocurrió el día de su fiesta. Los elementos incluidos en aquella narración 

vuelven a ser los recurrentes para la mayoría de visiones del santo guerrero, 

es decir, la descripción al rey por parte de los moros vencidos de un caballero 

vestido con sobreveste blanca y una cruz roja sobre el pecho:

“E per aquells moros qui hic romangueren fo feta relatió al senyor 
rey que en cascuna batalla que havían haüda vèyan hun fort cava-
ller ab sobravesta blanca, ab senyal vermell qui·l travassava dalt a 
baix e per través, qui és la creu; lo qual jutjaren e creguéran que 
era lo benuyrat sanct Jordi, lo qual incessantment invocaven”6.

También se le ha atribuido tradicionalmente una aparición en tiempos del Cid 

durante la defensa de la ciudad de Valencia, a pesar de que algunos autores, 

como Beuter, afirmaban, por el contrario, que el protagonista de dicha ayuda 

había sido Santiago: “Aparegué lo gloriós sent Jaume enmig dels moros, fent 

molta matança en lo camí del Guerau”7. Prades, por su parte, comentaba que, 

días después de haber muerto el Cid y ante el ataque de los moros, los cris-

tianos recibieron la misma ayuda y favor que había tenido el rey Pedro I en 

Huesca, es decir, la de un caballero de armas relucientes y una cruz roja sobre 

el pecho8. Escolano, en cambio, contaba que después de la batalla, los moros 

4	 Carbonell, Pere Miquel. Cròniques d’Espanya. Alcoberro, Agustí (ed.). Barcelona, Barcino, 1997 
[1547], p. 257, citado por Carreras Candi, Francesc. “Sant Jordi y lo simbólich drach”. Butlletí 
del Centre Excursionista de Catalunya, Nº207, 1912, pp. 16-123, p. 119. Otro autor que también 
mencionaba al apóstol caballero como protagonista, ahora único, de aquella visión, fue 
Illescas, Gonzalo de. Historia pontifical y catholica, en la qual se contienen las vidas y hechos 
notables de todos los Summos Pontífices romanos... Zaragoza, Domingo de Portonarijs Ursino, 
1583, libro V, p. 358.1. Berenguer de Puigpardines afirmaba, en cambio, que el protagonista de 
la visión había sido el arcángel san Miguel; Puigpardines, Berenguer de. Sumari d’Espanya. 
Iborra, Joan (ed.). Valencia, Universitat de València, 2000, libro III, cap. 46, p. 185.

5	 Amades, “Leyendas de San Jorge”, pp. 18-21.
6	 Carbonell, Cròniques d’Espanya, pp. 103-109.
7	 Beuter, Pere Antoni. Primera part de la Història de València. Escartí, Vicent Josep (ed.). Valencia, 

Universitat de València, 1998 [1538], cap. 18, p. 178.
8	 Prades, Historia de la adoración y uso de las santas imágenes, libro III, cap. 8: 4, pp. 265-266.



250 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

juraron haber visto sobre ellos más de sesenta mil caballeros armados de ar-

mas blancas y al frente un caballero blanco, sobre caballo del mismo color, 

con un pendón blanco en una mano y en la otra una espada de fuego9. Y lo 

mismo refirió el cronista Diago, sin citar que el protagonista fuese san Jorge: 

“con espada de fuego en la derecha, haciendo maravillosa matança y destroça 

en los Alarabes”10.

Justo es decir que, en todas estas narraciones, resultaba decisiva la fuerza 

simbólica de ciertas señales sagradas mostradas en la batalla, así como la pro-

videncial asistencia del caballero celestial, gratamente recibida por sus devo-

tos y que les animaba a conseguir la victoria, con gran matanza y destrozo del 

ejército enemigo. Así pues, se daba forma a un constructo ideológico-cultu-

ral repleto de convencionalismos narrativos que se mantendría a lo largo de 

la historia, subyaciendo en él numerosos estereotipos dentro de un discurso 

retórico exaltador de la violencia frente al otro. No obstante, ninguna de las 

leyendas citadas anteriormente tuvo una proyección visual, a diferencia de 

otras cuatro grandes batallas recogidas por diversos cronistas de diferentes 

épocas, sucedidas en diferentes territorios de la corona y que darían lugar a 

tipos iconográficos concretos. A continuación, se analiza la relación entre tex-

tos e imágenes resultantes de estas narrativas legendarias y las connotaciones 

representacionales y semánticas particulares que de ellas se derivaron, lo que 

ha dado lugar a la configuración de distintos tipos iconográficos, con una dis-

posición icónica11 diferenciada en cada uno de ellos, en un proceso marcado 

por la continuidad y la variación propias de la historia de las imágenes.

LA VISIÓN DE SAN JORGE EN LA CONQUISTA DE MALLORCA

Puede que la referencia literaria más antigua en la Corona de Aragón de la par-

ticipación milagrosa de san Jorge en las batallas se encuentre en la Crónica de 

Jaime I o Llibre del Fets, obra áulica redactada por orden del rey conquistador 

en 1276, seguramente poco antes de morir. En ella, se narra la proverbial y de-

cisiva intervención del santo para conseguir la conquista de Mallorca en 1232. 

Así pues, cuando entró en la medina mallorquina, el rey inquirió el testimo-

9	 Escolano, Gaspar. Década primera de la historia de la insigne y coronada Ciudad y Reyno de 
Valencia. Valencia, Pedro Patricio Mey, 1610, libro II, cap. 23:10, col. 412.

10	 Diago, Francisco. Anales del Reyno de Valencia, que corre desde su población, después del 
diluvio hasta la muerte del Rey don Jaime el Conquistador. Valencia, Pedro Patricio Mey, 1613, 
libro VI, cap. 16, p. 252.

11	 Definimos disposición o configuración icónica como la organización de los elementos 
significantes dentro de una imagen que determina un tipo iconográfico concreto y permite la 
comunicación de significados específicos.



251/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

nio de los habitantes sarracenos, quienes afirmaron que, al irrumpir el ejército 

cristiano ante las murallas, vieron a un caballero vestido de blanco marchar en 

cabeza: “E segons que els sarraïns nos contaren, deïen que viren entrar primer 

a cavall un cavaller blanc ab armes blanques”12.

Es importante observar cómo el testimonio de la visión es aportado por el 

bando contrario, recurso retórico con el que el narrador pretendía dar legi-

timidad histórica y verosimilitud a la visión sobrenatural del caballero. La 

aparición de un caballero celestial fue atribuida por el narrador al patrón san 

Jorge, pues ya era conocido en el imaginario colectivo gracias a las historias 

que circulaban sobre su intervención providencial durante la primera cru-

zada: “en estòries trobam que en altres batalles l’han vist de crestians e de 

sarraïns moltes vegades”13. 

Esta tradición se mantendría en la Crónica de Jaime I escrita por Pere Marsili, 

ampliando la información con el añadido de que el santo había sido enviado 

por la Virgen María: 

“Per relació de molts sarrahins, e el rey en temps covinent pus 
diligentment ho mostrà, que devant los homens armats anava 
un cavayler ab cavayl blanch, havent armas blancas e vesteduras 
molt blancas; e aquest cavayler fo molt fort als sarrahins e primer 
esvahidor de la ciutat; lo qual piadosament crehem esser lo be-
nehuyrat Sant Jordi tramés de la benhuyrada verge Sancta Maria 
moltas de vegades invocada e apeylada”14. 

Pero a pesar de ser una tradición literaria relativamente antigua, su proyección 

en el campo de la visualidad no tuvo un reflejo artístico inmediato. Habrá que 

esperar a la segunda mitad del siglo XV para ver plasmada esta leyenda en 

imágenes, proyectándose en ellas un discurso retórico aproximado al narrado 

por el cronista Beuter unas décadas después. En él, se destacaba la presencia 

de un caballero blanco en la vanguardia del ejército, y se mantenían conven-

ciones como el testimonio de los sarracenos y la terrible matanza que se hacía 

de ellos: “Aparecio el glorioso cavallero, y martyr San George primero al entrar 

de la ciudad delante de todos los Christianos, que los mas de los Moros le vie-

ron, segun que despues lo dixeron ellos mismos, y murieron passados catorze 

12	 Jaume I. Crònica o Llibre dels Feits. Soldevilla, Ferran (ed.). Barcelona, Edicions 62, 2000 [1982], 
cap. 84, pp. 127-128.

13	 Idem.
14	 Marsili, Pere. Crònica. Quadrado, José Maria (ed.). Historia de la conquista de Mallorca. Palma, 

Imprenta y librería de D. Estevan Trias, 1850, cap. 33, p. 104.



252 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

mil personas dellos”15. Poco después, el cronista Zurita recuperaría esta visión, 

pero añadiendo un elemento nuevo al representar al héroe cristiano como un 

caballero entrado en años: “se vio al entrar en la ciudad que iba primero un 

caballero anciano, armado en blanco, con caballo y sobreseñales blancas”16. 

Una versión que sería continuada por el padre dominico Jaume Bleda17.

La proyección visual de la visión del caballero blanco en Mallorca tuvo su me-

jor ejemplo en la predela del Retablo de San Jorge, obra de Pere Niçard y 

Rafael Mòger (1468-1470, Palma de Mallorca, Museo Diocesano)18, pues seguía 

de manera suficientemente fiel la leyenda local que relataba el asedio de las 

tropas del rey, guiadas por el santo caballero, a la Madina Mayurqa el 31 de 

diciembre de 1229, tal como era narrada inicialmente en el Llibre dels Fets. 

En la imagen, entre un bosque de lanzas, se alza el estandarte de la Corona 

de Aragón y detrás de ella dos trompeteros (Imagen Nº1). De entre el grupo 

de caballeros cristianos que sobresalen en vanguardia, son cuatro los mejor 

identificados: san Jorge marcha el primero, coronado con una aureola de ra-

yos; Jaime I aparece tocado con la anacrónica cimera rematada por el dragón 

alado; le siguen Don Nuño Sánchez de Lara y un caballero anónimo que os-

tenta la divisa de la familia Moncada. Otro recurso que no puede faltar es la 

reacción sobrecogida de los enemigos, impotentes y desorientados, bajo las 

mortíferas espadas de los cristianos. El cronista Gómez Miedes lo recordaba 

de este modo:

“Fue visto en esta jornada entre los de acavallo, un cavallero ar-
mado de armas, muy resplandecientes, sobre un cavallo blanco, 
de cuya vista y fervor en el pelear, los Moros quedavan tan es-
pantados y amedrentados que huyan del a toda furia y davan 
como ciegos y turbados en manos de los Christianos que los ha-
zian pedazos”19.

15	 Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 21, p. 116. Una narración bastante similar 
es recogida por Gómez Miedes, Bernardino. La historia del muy alto e invencible rey Don Iayme 
de Aragón, primero deste nombre, llamado el Conquistador. Valencia, Viuda de Pedro de Huete, 
1584, libro VII, cap. 9.

16	 Zurita, Gerónimo. Anales de la Corona de Aragón. Ubieto Arteta, Antonio y Ballesteros, 
Laureano (eds.). Valencia, Anubar, 1968,  libro III (primera parte), cap. 8, p. 42.

17	 Bleda, Jaume. Corónica de los moros de España. Valencia, Bibl. Valenciana-Ajuntament de 
València-Universitat de València, 2001 [1618], libro IV, cap. 7, p. 421.

18	 Palou, Joana M. “Història del retaule de Sant Jordi de Pere Niçard: La confraria dels cavallers 
i la festa de l’estendard”. Llompart, Gabriel y Ruiz i Quesada, Francesc (comps.). El cavaller i la 
princesa. El Sant Jordi de Pere Nisard i la ciutat de Mallorca. Palma de Mallorca, Consell de 
Mallorca, 2001, pp. 22-31.

19	 Gómez Miedes, La historia del muy alto e invencible rey Don Iayme de Aragón, libro VII, cap. 9.



253/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

Imagen Nº1. Pere Niçard y Rafael Mòger,  

Visión de san Jorge en la conquista de Mallorca, 1468-1470.  

Retablo de San Jorge, Museo Diocesano de Palma de Mallorca.

Fuente: fotografía del autor

Con su poder providencial, el héroe acomete a unos horrorizados defensores 

para ganar la plaza. Pero en la predela mallorquina, san Jorge todavía no ha 

entrado en la ciudad, sino que encabeza con vehemencia el grupo de soldados 

catalanes dirigidos por el monarca, mientras lucha a los pies de la Puerta de 

Santa Margarida20. Sobre el torreón izquierdo ondea ya triunfal el estandarte 

real, acción descrita de manera literal en la Crónica de Bernat Desclot, donde 

también se narra la feroz batalla, a pesar de no mencionar para nada la visión 

milagrosa del santo21.

Una variante de este tipo iconográfico, de evidente carácter local, es aquella en 

la que se incluye a un nuevo protagonista, el venerable beato fray Miquel Fa-

bra, adalid en la lucha contra los sarracenos durante la conquista de la isla. Un 

caso destacado es el debido a una pintura atribuida al pintor Honorat Massot 

20	 La identificación de los cuatro caballeros, así como del ábside de la iglesia de Santa Margarida, 
fue realizada por Llabrés, Gabriel. “Asalto a la ciutat de Mallorca en 1229”. BASL, 1901-1902, pp. 
237-241, citado por Ruiz i Quesada, Francesc. “La Badia de Palma, un marc per a la lluita de Sant 
Jordi i el drac”. Llompart y Ruiz i Quesada, El cavaller i la princesa, pp. 32-43.

21	 Desclot, Bernat. Crònica. Coll i Alentorn, Miquel (ed.). Barcelona, Edicions 62, 1999 [1982], cap. 
47, p. 106.



254 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

y que hoy podemos contemplar en la antigua Casa de los Jurados de Mallorca 

(siglos XVII-XVIII). El otro se conserva en la sede de la Societat Arqueològica 

Lul·liana, procedente posiblemente del convento de Santo Domingo de Palma 

y también atribuible a Massot22.

VISIÓN DE SAN JORGE EN LA BATALLA DE ALCORAZ

La segunda visión milagrosa con una proyección visual en los territorios de la 

Corona de Aragón nos traslada dos siglos atrás, y nos sitúa, concretamente, 

en la batalla de Alcoraz, ocurrida el 19 de noviembre de 1096, durante el asedio 

de la ciudad de Huesca. La narración de estos hechos aparece por primera vez 

en la Crónica navarro-aragonesa o Crónica de los Estados Peninsulares, escrita 

en el primer tercio del siglo XIV, hacia 130523. Su anónimo autor nos cuenta 

cómo durante el enfrentamiento, en el que el rey Sancho III Ramírez perdió la 

vida, san Jorge fue visto luchando junto a los ejércitos cristianos. Ante la su-

perioridad militar de los sarracenos, el rey Pedro I, hijo y sucesor del anterior, 

invocó a Dios para que le ayudara en aquella circunstancia tan angustiosa. Y 

así fue como el santo originario de la Capadocia apareció en mitad de la re-

friega, transportando a su lado a un caballero alemán, que en aquella misma 

hora estaba combatiendo en el asedio de los cruzados sobre la ciudad de An-

tioquía, batalla ocurrida el 29 de junio de 1098. El mito afirmaba, a pesar de la 

incongruencia en las fechas, que el santo había sido visto simultáneamente en 

Huesca y en Antioquía24. Pocos años después, la misma leyenda sería recogida 

por la Crònica de Sant Joan de la Penya, escrita por iniciativa de Pedro el Cere-

monioso, en la segunda mitad del siglo XIV25. En opinión del filólogo Stefano 

Cingolani, la invención de esta historia tendría como finalidad establecer una 

22	 Para su estudio remitimos a Olivares Torres, Enric. “La imatge heroica de fra Miquel de Fabra, 
un miles christi dominic en les conquestes de Mallorca i València”. Ars Longa: cuadernos de 
arte, Nº25, 2016, pp. 143-155.

23	 Balaguer, Federico. “El santuario y la cofradía oscense de San Jorge”. Argensola. Revista de 
Ciencias Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses, Nº47-48, 1961, p. 233 y Canellas 
López, Ángel. “Leyenda, culto y patronazgo en Aragón del señor san Jorge, mártir y caballero”. 
J. Zurita. Cuadernos de historia, Nº19-20, 1966-1967, pp. 7-22.

24	 Crónica navarro-aragonesa o Crónica de los Estados peninsulares. Ubieto Arteta, Antonio (ed.). 
Granada, Universidad de Granada, 1955, p. 122. Esta obra parece que fue escrita por un monje 
del monasterio de Montearagón hacia el año 1305 y posteriormente ampliada en 1328.

25	 La seguirían la mayoría de tratadistas posteriores. Tanto aragoneses: Vagad, Gauberto Fabricio. 
Coronica de Aragón. Zaragoza, Cortes de Aragón, 1996 [1499], cap. 35; Zurita, Gerónimo. 
Anales de la Corona de Aragón, libro I, cap. 32; de Salazar, Esteban. Veinte discursos sobre el 
Credo en declaracion de nuestra Sancta Fe Catholica y Doctrina Christiana. Sevilla, Imprenta de 
Andrea Pescioni y Juan de León, 1586, disc. 17, cap. 2;  Aynsa, Diego de. Fundación, excelencias, 
grandezas y cosas memorables de la antiquísima Ciudad de Huesca. Huesca, Ayuntamiento de 
Huesca, 1987 [1619], libro I, cap. 12, como valencianos: Prades, Historia de la adoración y uso 
de las santas imágenes, libro III, cap. 8:3; Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 
9; o Escolano, Década primera de la historia de la insigne y coronada Ciudad, libro IX, cap 9:5; 
entre otros.



255/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

equivalencia simbólica entre las guerras contra el islam en la península Ibérica 

y las cruzadas en Tierra Santa26. 

Una de las primeras representaciones visuales de esta tradición literaria la po-
demos ver en la tabla central del Retablo de San Jorge, pintado por Jerónimo 
Martínez entre los años 1524 y 1525 y conservado en la parroquia del Salva-
dor de la Merced (Teruel). El santo monta sobre un caballo castaño figurado 
en corbeta y ataca a sus enemigos con la espada. La lanza de justas utilizada 
previamente se halla partida en dos, un extremo yace en el suelo mientras que 
el otro está insertado en el pecho de un enemigo. La fuente literaria utilizada 
quizás fuera la más contemporánea Corónica de Aragón de Gauberto Fabricio 
de Vagad, que sin duda el artífice del retablo, o en todo caso su mentor, debió 
de conocer. En esta crónica, los hechos son narrados de este modo: 

“Reclamando el catholico rey, a Dios nuestro Señor, apareció un 
cavallero grande: vestido de armas blancas y resplandecientes, 
con paramentos plateados: y la cruz colocada por medio: y la 
cota de armas de las mismas colores y forma: que daba tan so-
brados golpes y feridas tan grandes: que derribava muchos mo-
ros por tierra. Este cavallero excelente yva delante de los nues-
tros: como acaudillando a la gente y abriendo carrera por todo, 
truxo un cavallero alemán a las ancas del cavallo: que pensando 
ahun estar en la batalla de Antiochia donde le havia sacado el 
resplandeciente cabdillo”27.

Siguen esta narración Beuter28 y Diego de Aynsa, quienes ponen su atención 
en la indumentaria plateada del santo y su acompañante.  Sin embargo, en la 
imagen pintada por Jerónimo Martínez, el caballero alemán ya ha descabalgado 
y la narración se asemeja a lo descrito por el mismo Aynsa unas líneas después: 

“Y haziendo señal al cauallero que se apeasse, començaron a 
combatir ambos a dos tan fuerte y denodadamente contra los 
Moros, dandoles tan mortales golpes, el vno a pie, el otro a caua-
llo: que abriendo carrera por do quiera que yuan, recogian y 
acaudillauan los Christianos”29.

A los pies del caballo yace el enemigo musulmán abatido junto a su caballo. 
Curiosamente, y resaltando una vez más el anacronismo que rodea la figura-
ción -mucho más humanizada y alejada del simbolismo medieval-, este tam-
bién viste armadura renacentista y no presenta ningún elemento que lo iden-
tifique con un soldado sarraceno, solo su rostro ennegrecido, y el estandarte 
con la media luna que encabeza al ejército del segundo término. 

26	 Cingolani, Stefano M. Sant Jordi. Una llegenda mil·lenària. Barcelona, Editorial Base, 2014, pp. 
110-111. 

27	 Vagad, Coronica de Aragón, cap. 35.
28	 Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 9, pp. 41-42.
29	 Aynsa, Fundación, excelencias, grandezas, libro I, cap. 12.



256 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

No deja de ser interesante el hecho de que, junto a este guerrero moribundo, 

figuren decapitadas las testas coronadas de cuatro reyes sarracenos vencidos 

en la batalla, según citan las fuentes literarias modernas. Es quizá este elemen-

to significante el que determina la variabilidad del tipo iconográfico. Justo es 

decir que la presencia de este dispositivo visual no se encuentra narrado en la 

Crónica navarro-aragonesa ni en la Crònica de Sant Joan de la Penya, sino en 

la Corónica de Vagad: “Quatro cabeças de grandes quatro caudillos: que fueron 

conoçidos por tales: por algunos adalides que el rey traya consigo, que por ser 

poco menos que reyes”30. Estas cuatro cabezas son las que figuran en el es-

cudo de Aragón, utilizado por primera vez por Alfonso III como reverso de las 

bulas de plomo de sus privilegios31, y a las que el propio Vagad aludía como: 

“Quatro cabeças de moros negros sobre campo de plata con la cruz colorada 

por medio como venía blasonado sant Jorge”. A ellas también se referirán Zuri-

ta (I, 32) y Beuter: “hallaron quatro cabeças de Moros, que en la batalla havían 

notado por valerosos capitanes, y creyan que eran Reyes”32. Así pues, con este 

elemento significante tan relacionado con el triunfo obtenido en Huesca, se 

potenciaba el sentido fundacional que este había tenido en la configuración 

posterior del reino de Aragón.

Otra representación de esta batalla es la hallada en el Retablo de San Jorge de 

Juan Miguel de Orliens (c. 1595, Huesca, ermita de San Jorge). En la parte cen-

tral de la predela, tallada en madera y a manera de friso, el caballero capado-

ciano aparece encabezando el ejército cristiano mientras hace huir a las tropas 

musulmanas. A los pies del caballo yace un enemigo abatido y, a su alrededor, 

vuelven a figurar las cuatro cabezas coronadas de los reyes sarracenos. Desta-

ca en la imagen la estereotipación renacentista de los personajes, que pasa por 

ataviarlos anacrónicamente como soldados romanos, con faldellín y coraza 

ajustada al pecho.

A pesar de las escasas representaciones de esta batalla en tiempos pasados, 

seguramente por la cautela que mostró la Iglesia de Huesca a la hora de ad-

mitir este tipo de tradiciones33, cierto es que durante el siglo XIX la imagen 

del san Jorge matamoros experimentó un cierto auge local, quizá motivado 

por los impulsos historicistas y románticos del momento. La revitalización de 

la leyenda de la intervención milagrosa de san Jorge en la batalla de Alcoraz 

bien pudo tener un cierto impacto en la consolidación de la identidad cultural 

30	 Vagad, Coronica de Aragón, cap. 35.
31	 Canellas, “Leyenda, culto y patronazgo en Aragón del señor san Jorge, mártir y caballero”, p. 16.
32	 Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 9, pp. 41-42.
33	 Balaguer, “El santuario y la cofradía oscense de San Jorge”, p. 233.



257/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

de la comunidad local. Aún a finales del siglo XVIII, cabe destacar el ejemplo 

conservado en la basílica de San Lorenzo de Huesca y de mano anónima. El 

santo guerrero, imaginado de manera bastante convencional, ocupa la casi 

totalidad del primer término. Revestido con la anacrónica armadura renacen-

tista, a sus pies yacen las cuatro cabezas reales tocadas con turbantes, según el 

estereotipo local. Al fondo, se incluye la batalla con una escena de carga de los 

soldados cristianos sobre el ejército enemigo. Más tardío, y ya del siglo XIX, es 

un óleo sobre sarga, obra del padre Martín Coronas, conservada en la capilla 

de Santa Lucía de la catedral de Huesca, y en la que se repite la caracterización 

del santo militar, con las cuatro cabezas a manera de atributo. Del mismo au-

tor, debemos mencionar otro óleo sobre sarga perteneciente al Ayuntamiento 

de Huesca, y en el que el santo aparece luchando junto al rey Pedro I, situado 

en segundo término. Aunque presenta una voluntad narrativa de carácter his-

toricista, no rechaza el evidente sentido triunfalista de este tipo de imágenes. 

Por último, también habría que citar el tapiz del altar mayor de la iglesia de San 

Vicente el Real o de la Compañía, elaborado hacia el final de la centuria, y con 

los elementos significantes ya expuestos en los casos anteriores.

VISIÓN DE SAN JORGE EN LA BATALLA DEL PUIG

La tercera visión a la que debemos acudir tuvo lugar durante la batalla del Puig 

en 1237, en vísperas de la conquista de la medina musulmana de Valencia. Sin 

embargo, de esta tradición nada nos dicen las cuatro grandes crónicas reales y 

sí, en cambio, la Crònica de Sant Joan de la Penya, tanto en su versión catalana 

como en la aragonesa, donde se afirmaba que, en compañía otros guerreros 

celestiales, san Jorge ayudó a sus vasallos en la victoria: 

“Lo noble En Bernat Guillem d’Entença e d’altres cavallers d’Ara-
gó e de Catalunya, e fossen en un munt qui ara és apellat Santa 
Maria del Puig, e tota la morisma vengués contra ells en la batalla 
qui entre ells fo gran, los aparec Sant Jordi ab molts cavallers del 
Paradís qui els ajudà a vençre la batalla”34.

Dos siglos después, el cronista Beuter recuperaba esta visión milagrosa, a pe-

sar de no incluir el gran número de caballeros del paraíso que acompañaban al 

santo: “En este trance socorrio el favor del señor san George, que aparecio en 

34	 Crònica General de Pere III el Cerimoniós dita comunament Crònica de Sant Joan de la Penya. 
Soberanas, Amadeu (ed.). Barcelona, Alpha, 1961, cap. 35, p. 124. También: Historia de la 
Corona de Aragón (la más antigua de la que se tiene noticia) conocida generalmente con el 
nombre de San Juan de la Peña. Parte aragonesa. Ximénez de Embún, Tomás (ed.). Zaragoza, 
Imprenta del Hospicio, 1876, cap. 35, p. 157.



258 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

la reçaga de los enemigos lidiando con ellos y poniendolos en huyda, armado 

de unas armas blancas con una Cruz colorada en los pechos”35.

La representación de la visión de san Jorge en la batalla del Puig destaca de ma-
nera poderosa en el Retablo de San Jorge del Centenar de la Ploma, la primera 
manifestación artística que recoge visualmente este discurso narrativo. Es por 
ello, que algunos autores, como Adrián Espí Valdés, llegaron a afirmar que este 
tipo iconográfico tenía unos orígenes netamente valencianos36. Este magnífico 
retablo es un conjunto pictórico de primera magnitud llevado a cabo por un 
grupo de los mejores artistas del momento presentes en la ciudad de Valencia 
y probablemente dirigidos por Marçal de Sax (c. 1400-1410, Londres, Victoria 
and Albert Museum)37. Según estudios recientes, habría sido elaborado para el 
altar mayor de la iglesia de San Jorge de Valencia38. La visión de san Jorge en 
la batalla es representada en la tabla central, con el santo caracterizado como 
un cruzado “armado de unas armas blancas con una Cruz colorada en los pe-
chos”39 (Imagen Nº2). Lleva una diadema adornada por tres plumas, elemento 
significante que, junto con la cota de malla, la sobreveste de tafetán blanco y 
la cruz roja sobre el pecho y la espalda, le identifica como patrón de la milicia 
del Centenar de la Ploma, compañía de ballesteros que encargó este retablo y 
que tenía como función la escolta y defensa de la Señera de la Ciudad y Reino 
de Valencia40. En la pintura, el combate entre los ejércitos cristiano y musulmán 
es descrito con gran realismo y vivacidad41, incluyéndose en él gran número de 
contendientes de acuerdo con aquello narrado por las fuentes: “E tota la moris-
ma vengués contra ells en la batalla qui entre ells fo gran”42. Pero también es re-

35	 Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 32, pp. 183-184. La consolidación de 
esta visión en el imaginario colectivo valenciano siguió en los siglos XVI y XVII gracias a su 
inclusión en las crónicas de autores como el obispo Gómez Miedes, La historia del muy alto 
e invencible rey Don Iayme de Aragón, libro X, cap. 16; Prades, Historia de la adoración y uso 
de las santas imágenes, libro III, cap. 8:4; Escolano, Década primera de la historia de la insigne 
y coronada Ciudad, libro VII, cap. 7:12; y aunque de manera muy sucinta, Diago, Anales del 
Reyno de Valencia, libro VII, cap. 17; Bleda, Corónica de los moros de España, libro IV, cap. 
11; Guimerán, Felipe. Breve historia de la Orden de la Nuestra Señora de la Merced. Valencia, 
Herederos de Juan Navarro, 1591, libro I, cap. 18 o Boyl, Francisco. N.S. del Puche, camara 
angelical de María Santíssima... Valencia, Silvestre Esparsa, 1618, cap. 10.

36	 Espí Valdés, Adrián. “Valencia creadora de san Jorge matamoros”. Valencia Atracción, abril de 
1964, pp. 12-13.

37	 Una selección de autores que han estudiado su autoría y cronología puede consultarse en 
Granell Sales, Francesc. Jaume I en la València baixmedieval. La memòria del rei a través de la 
seua imatge. Valencia, Universitat de València, 2024, p. 63.

38	 La cuestión historiográfica de la ubicación original del retablo ha sido recogida y estudiada por 
Montero Tortajada, Encarna. “París 1864. La compra del retablo del Centenar de la Ploma por 
el South Kensington Museum”. Arciniega, Luis y Serra, Amadeo (eds.). Recepción, imagen y 
memoria del arte del pasado. Valencia, Universitat de València, 2018, pp. 367-392, pp. 376-378. 

39	 Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 32, p. 184.
40	 Sevillano Colom, Francesc. El ‘Centenar de la Ploma’ de la ciutat de València (1365-1711). 

Barcelona, Rafael Dalmau, 1966.
41	 Kauffmann, Claus Michael. The altar-piece of St. George from Valencia. Londres, Victoria and 

Albert Museum, 1970, pp. 89-90. También Alós-Moner. “El patronatge de Sant Jordi”, p. 89 y 
Olivares Torres, Enric. “L’ideal d’evangelització guerrera. Iconografia dels cavallers sants”. Tesis 
de Doctorado en Historia del Arte, Universitat de València. Valencia, 2015, pp. 256-261.

42	 Crònica General de Pere III el Cerimoniós, cap. 35, p. 124.



259/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

presentado con gran violencia y sin ningún tipo de contemplaciones. La escena 
resulta tremendamente real y cruda: los rostros de los enemigos se desencajan 
contorsionados por el dolor, sus cuerpos inertes se hallan esparcidos por el sue-
lo, mientras la sangre emana de sus heridas y mancha la tierra.

Imagen Nº2. Marçal de Sax, Visión de san Jorge en la batalla del Puig, c. 

1400-1410. Retablo de San Jorge del Centenar de la Ploma,  

Victoria and Albert Museum, Londres.

Fuente: https://ca.wikipedia.org/wiki/Retaule_del_Centenar_de_la_Ploma#/media/Fi-
txer:Andr%C3%A9s_Marzal_De_Sax_-_Retable_of_St_George_(detail)_-_WGA14170.jpg

San Jorge es imaginado en el estrépito de la batalla. Empuña una espada en 
vez de lanza, aspecto que obedece más a la intención del pintor -o probable-
mente de su mentor- que a la fidelidad de las fuentes literarias, puesto que 
estas obvian cualquier referencia al arma utilizada por el caballero. Tampoco 
son incluidos los “muchos caballeros del Paraíso” que le acompañaban, pero 
sí un gran número de caballeros cristianos. Entre ellos, el monarca aragonés, 
identificado como Jaime I por las armas reales: corona y cimera con dragón 



260 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

alado y sobreveste cuatribarrada -palos de gules sobre campo dorado- que 
cubre su armadura y las gualdrapas del caballo43. Atraviesa con su lanza a un 
caudillo musulmán coronado y situado en el registro inferior, lo que significa 
un doble anacronismo ya conocido: pues ni Jaime I participó en la batalla del 
Puig ni su contrario, el rey Zayyan, perdió la vida en dicho enfrentamiento. Es-
pecial significado reviste el casco real con el dragón alado que ostenta Jaime I 
y que lo ha caracterizado visualmente a modo de divisa. Como sabido, este fue 
creado en tiempos del rey Pedro el Ceremonioso, es decir, precisamente en el 
momento de construirse el retablo. 

Así pues, no debe entenderse esta representación como la visualización de un 
hecho real o histórico asimilable a una batalla en concreto, ni tampoco como 
una transposición fiel del relato literario de la leyenda, sino más bien como 
la exposición visual de la ayuda prometida por el santo en favor del monarca 
y su dinastía44, demostrada en las muchas invocaciones que a menudo se le 
hacían: “Benaventurat baró sant Jordi, lo qual tots temps fo e és advocat de les 
batalles de nostra Casa d’Aragó”45. La vigencia del ideal de guerra santa, con el 
auxilio de las tropas sagradas en momentos de gran tribulación, era revivida 
a través de este tipo de imágenes que rememoraban la participación del santo 
caballero en los enfrentamientos contra los sarracenos y como una alegoría 
del triunfo del cristianismo sobre el islam, con los estereotipos iconográficos 
prestados por la tradición visual46. De la misma manera que ocurría con la re-
presentación de otros santos caballeros en otras latitudes, como era el caso de 
Santiago, san Millán, san Isidoro o san Miguel.

Por su parte, la visión en la batalla del Puig incluida en el Retablo de San Jorge 
de Jérica (1420-1440, Jérica, Museo municipal)47 resulta deudora, tanto estilísti-
camente como iconográficamente, de la anterior, y en ella se advierten influen-

43	 La identificación del monarca cristiano ha sido siempre motivo de debate, puesto que algunos 
autores, como Post, han querido ver a Pedro I de Aragón en la batalla de Alcoraz, y otros, como 
Sanchis Sivera, se han decantado por la batalla de Albocàsser o de Alcoi. De todos modos, la 
opción más generalizada para el resto de estudiosos -Saralegui, Lafuente Ferrari, etc.-, ha sido 
la de identificarlo con Jaime I, fundador del Reino de Valencia. Se representaría, por lo tanto, 
luchando el 15 de agosto de 1237 en la batalla del Puig, si bien, como es sabido, no participó, 
puesto que entonces estaba en Borriana.

44	 Para Francesc Granell, la imagen no sólo serviría para rememorar concretamente la batalla del 
Puig sino la propia conquista de València. Granell, Jaume I en la València baixmedieval, p. 67.

45	 Crónica de Pere III el Cerimoniós. Cortadellas, Anna (ed.). Barcelona, Edicions 62, 1995, cap. 
5:17, p. 218.

46	 Olivares Torres, Enric. “Estereotipos y convencionalismos en batallas. El caso del retablo de 
san Jorge del Centenar de la Ploma”. Gil, Yolanda; Alba, Ester y Guinot, Enric (eds.). La orden 
de Montesa y San Jorge de Alfama. Arquitecturas, imágenes y textos (ss. XIV-XIX). Valencia, 
Universitat de València, 2019, pp. 243-266.

47	 Ferre Puerto, Josep A. “Retaule de sant Jordi de Jérica”. Recuperem patrimoni, Nº4. Valencia, 
Generalitat Valenciana, 2001; José i Pitarch, Antoni. “Retablo de San Jorge”. La Luz de las 
Imágenes. Segorbe, València, Generalitat Valenciana, 2001, pp. 316-317 y José i Pitarch, Antoni. 
“Retablo de San Jorge”. Benito Doménech, Fernando (comp.). La Edad de Oro del Arte Valenciano. 
Rememoración de un centenario. Valencia, Generalitat Valenciana, 2009, pp. 146-147.



261/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

cias tanto en la disposición del monarca y el caballero santo como en la de los 
dos ejércitos enfrentados y la presencia de los estandartes. El rey aragonés, 
del mismo modo que lo había hecho antes, se protege con la armadura carac-
terística, cubierta por una sobreveste cuatribarrada, colores que se extienden 
al escudo y las gualdrapas del caballo. Le acompaña san Jorge, revestido por 
la cruz roja que decora la sobreveste y el escudo, aunque aquí ya no lucha con 
la espada sino con su lanza. Puede advertirse cómo la configuración icónica se 
ha reducido respecto a la imagen del Centenar. Los contendientes son menos 
numerosos y quizás también la acción resulta menos violenta y sangrienta, 
con una caracterización y gestualidad menos expresiva. Otra diferencia es la 
inclusión de un referente espacial como las puertas de una ciudad, alusión a la 
medina de Valencia, abiertas ante la salida del ejército musulmán, reconocido 
de manera evidente por sus indumentos, turbantes y escudos bilobulados. Por 
otro lado, conviene advertir cómo los soldados reciben las heridas mortales de 
modo evidente a pesar de que las fuentes posteriores aseguraban que habían 
muerto sin haber recibido ningún golpe ni herida: “Algunos autores afirman, 

que fueron muertos más de diez mil Moros sin golpe ni herida”48. 

Imagen Nº3. Visión de san Jorge en la batalla del Puig, en Lloes e Goigs a la 

Verge Maria, c. 1500-1550.

Fuente: https://algunsgoigs.blogspot.com/2024/09/goigs-la-mare-de-deu-del-puig-en.html

48	 Bleda, Corónica de los moros de España, IV, cap. 11, p. 435.



262 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

A pesar de la ingenuidad de su composición, otra manifestación visual a tener 

en cuenta es una xilografía anónima que ilustra una hoja de Gozos titulada 

Lloes e Goigs a la Verge Maria (Imagen Nº3), de la primera mitad del siglo XVI. 

Junto con el episodio situado en la parte izquierda, que describe de manera 

ingenua el hallazgo de la Virgen María del Puig bajo una campana por parte del 

rey Jaime I, arrodillado y rezando a la imagen, figura a la derecha una batalla 

donde aparece san Jorge blandiendo una lanza acompañado por otro caballe-

ro cristiano. El héroe sagrado viste armadura de placas decorada por la cruz en 

el pecho y un casco de plumas. Se enfrenta a los soldados sarracenos batidos 

en retirada. La caracterización fisionómica de algunos -turbantes y adargas con 

la media luna- concuerda sin lugar a dudas con el estereotipo del turco-otoma-

no, principal amenaza para los intereses hispánicos en el ámbito mediterráneo 

en este período histórico. 

Semejante configuración es la mostrada por otra hoja de Gozos del siglo XVIII 

dedicada a la Virgen María del Puig. Su imagen aparece en el centro de la com-

posición sustentada por dos ángeles. Otros dos sujetan en la parte superior 

la campana donde afirmaba la tradición que fue encontrada por san Pedro 

Nolasco, situado a un lado de la imagen y acompañado por el rey Jaime I. En 

el nivel inferior de la composición, se ha representado la visión de san Jorge 

en la batalla. El santo caballero es identificado por el nimbo de rayos y la so-

breveste con la cruz, encabezando las huestes cruzadas que acaban de vencer 

al ejército musulmán.

Además de estas dos xilografías también merece ser mencionado un relieve 

en madera perteneciente al desaparecido retablo seiscentista (1607-1608) del 

altar mayor del Real monasterio de Santa María del Puig, del cual solo se con-

serva una reproducción fotográfica49. En la predela del retablo, cuatro de los 

cinco relieves en madera son temas relativos a la conquista de Valencia: Visión 

de san Jorge en la batalla del Puig; El campamento y asedio de València; Entre-

ga de las llaves de València por el rey moro a Jaime I y Entrada de Jaime I en 

la ciudad de València50. En la primera, el santo protagoniza la victoria cristiana 

49	 Este retablo, pagado por los duques de Medinaceli -cuyo escudo nobiliario figura en él-, fue 
destruido en 1936. Sustituía otro más antiguo, parece que atribuido al Maestro de Almonacid y 
pagado por Benedicto XIII. De su existencia sabemos por Beuter, quien, en su crónica, hablaba 
de la existencia de antiguos retablos localizados en El Puig y en València, donde se representaba 
la aparición del santo: “mandolo pintar en la Yglesia del Puig, donde antiguamente le vieron los 
nuestros passados hasta casi en nuestros dias, como aun parece en algunos retablos” Beuter, 
Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 32, p. 186. También Escolano, Década primera 
de la insigne y coronada Ciudad, libro VII, cap. 7:12, col. 367, hizo referencia a la existencia de 
antiguas imágenes con este tema: “Ahí están los retablos viejos de la Iglesia del Puche, y de otras 
de Valencia, que desde entonces conservan en sus tablas la pintura de la aparición”, así como el 
mercedario Boyl, N.S. del Puche, camara angelical de María Santíssima..., cap. 10, p. 46v.

50	 Descrito antes de su destrucción por Fuentes y Ponce, Memoria histórica y descriptiva del 
santuario de Ntra. Sra. de El Puig de Valencia, 1879, citado por Domínguez Rodrigo, Javier. El 
Puig de Santa María. Aproximación histórica y valoración crítica. Valencia, Publitrade, 1992.



263/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

sobre los sarracenos al pie de un castillo, en mitad de un combate tumultuoso. 

El jinete sagrado, armado con la espada y sujetando un estandarte, derrota 

sin paliativos a algunos enemigos que nada pueden hacer ante su empuje. 

Aunque tras la guerra se levantó un modesto retablo en esta misma ubicación, 

desde fechas recientes figura un nuevo conjunto con imágenes alusivas a la 

batalla. Nos referimos a la construcción de un nuevo retablo mayor entre 1996 

y 2003, por el obrador de Javier Sanbonet, cuya factura sigue de modo canó-

nico los parámetros estilísticos del gótico valenciano. En su predela, y junto 

a otras tablas en las que se representa, por ejemplo, el asedio a la ciudad de 

Valencia por el monarca aragonés, figura la visión de san Jorge en la batalla 

del Puig, con una configuración icónica deudora del Retablo de San Jorge del 

Centenar de la Ploma (Imagen Nº4).

Imagen Nº4. Javier Sanbonet, Visión de san Jorge en la batalla del Puig, 1996-

2003. Retablo mayor de la iglesia de Santa María del Puig (Valencia).

Fuente: fotografía propia.

Junto con estas imágenes narrativas, conviene citar una representación visual 

notable por su elevado grado de conceptualidad -aunque de estilo ciertamente 

ingenuo y carácter marcadamente local-, así como por encontrarse en un con-

texto civil totalmente diferente a las anteriores. Se trata de la pintura situada 

en uno de los muros laterales del Almudín de Valencia junto con otros santos 

populares con fuerte devoción en la ciudad (Imagen Nº5). Aparece armado con 



264 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

espada y escudo decorado por una cruz, y revestido con una indumentaria a 

la romana. Más significativa resulta la presencia de sus enemigos. En la parte 

izquierda de la composición aparece un guerrero musulmán, identificado por 

el casco rematado con la media luna, arrodillado ante la majestuosidad del ca-

ballero santo. Otros tres yacen derrotados y pisoteados por las extremidades 

del caballo, mientras uno de ellos -caracterizado por unos largos bigotes- en-

trega las llaves de la ciudad, con gesto sumiso de rendición. Un quinto, desde 

la ventana de un torreón rematado también por una media luna, repite el gesto 

de entregar las llaves al santo.

Imagen Nº5. Anónimo, Visión de san Jorge en la batalla del Puig, s. XVIII. Al-

mudín (Valencia).

Fuente: fotografía del autor.

Cabe decir que, ya en la contemporaneidad, el tema de la batalla del Puig inspi-

ró a la pintora alcoyana Isabel Pascual-Abad Francés. Coincidiendo con el apo-

geo de la pintura de género histórico, envió esta obra a la Exposición Nacional 

celebrada en 1866. Un año después, el pintor Antonio Cortina presentó el es-

bozo de un cuadro de temática similar en la Exposición Regional de Valencia, 

lo que le supuso una medalla de plata51. Por último, en el siglo XX se pueden 

51	 Catalá Gorgues, Miguel Ángel. “Iconografía de Jaime I el Conquistador”. Garín, Felipe M.; 
Gavara, Joan y Aleixandre, Francisca (comps.). Jaime I. Memoria y mito histórico. Valencia, 
Generalitat Valenciana, 2009, pp. 41-69, p. 47.



265/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

encontrar algunas otras manifestaciones que son en realidad reproducciones 

de los casos anteriores ya consagrados. Por ejemplo, la tabla conservada en 

la capilla de San Jorge de la catedral de Valencia, fechada en 1970 y versión 

reducida de la pintura de Marçal de Sax. Aquí el monarca ha pasado a un se-

gundo término y se ha eliminado toda referencia a las cuatro barras de Aragón. 

También pueden citarse el panel cerámico realizado por Jaume de Scals y con-

servado en el Salón Real del monasterio de Santa María del Puig -inspirado en 

el grabado que ilustra la hoja de Gozos dedicada a la Virgen María del Puig del 

siglo XVI-, el panel cerámico elaborado por Manuel González Martí y Amelia 

Cuñat conservado en el Museo Nacional de Cerámica (c. 1936) -que imita con 

gran fidelidad la imagen del Retablo del Centenar de la Ploma- o el panel en 

mosaico vidriado existente en el interior de la ermita de San Jorge del Puig de 

Santa María y que recordaría el desaparecido relieve de madera del retablo 

mayor del monasterio de Santa María del Puig52. 

VISIÓN DE SAN JORGE DURANTE EL ASEDIO A ALCOI

Finalmente, la última narración milagrosa con una proyección visual referida al 

ámbito de la Corona de Aragón es la aportada por Pere Antoni Beuter en su Se-

gunda parte de la crónica General de España, redactada en castellano y publi-

cada por primera vez el 1550. En ella, se describía la aparición sobrenatural del 

santo durante el acoso de las tropas sarracenas a la ciudad de Alcoi. Se trata 

de un episodio enmarcado dentro de la segunda revuelta de los moros contra 

el rey conquistador, ocurrida en 1276 y encabezada por el caudillo Al-Azraq. 

De ella, dieron cuenta Bernat Desclot53 y Ramon Muntaner54, pero sin citar nin-

guna presencia sobrenatural. En cambio, el humanista Beuter, más aficionado 

al hecho milagroso que sus predecesores, fue el primero en recoger la visión 

del guerrero capadociano sobre las murallas de la villa, eso sí, basándose en 

antiguos libros que había leído, según llegaría a afirmar. Tenemos que enten-

der que la inclusión del elemento legendario en su crónica obedecía, sin duda, 

a su propio carácter, mucho más dado a la fantasía y a la credulidad, como 

lo demuestran el buen número de intervenciones milagrosas recogidas en su 

crónica y la defensa que hizo de estas. Así pues, merece ser valorado, si no el 

rigor histórico, sí al menos la prolijidad en detalles y la riqueza de las descrip-

ciones, las cuales, siglos después, serían fundamentales para la configuración 

52	 Domínguez Rodrigo, Javier. La Ermita de San Jorge de El Puig. Arquitectura e iconografía. 
Valencia, Ediciones Generales de la Construcción, 2003, p. 156.

53	 Desclot, Crònica, cap. 67, pp. 134-136
54	 Muntaner, Ramon. Crònica. Escartí, Josep Vicent (ed.). Valencia, Institució Alfons el Magnànim, 

1991, Vol. I, cap. 26, p. 80.



266 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

de un nuevo un tipo iconográfico de marcado carácter local:

“Es Alcoy tierra muy fragosa, aparejada para muchas celadas de 
enemigos en tiempo de guerra. Pues como Alazarch fuesse plati-
co en ella, y supiesse la disposición della, ordenó que quedassen 
en celada ciento y cincuenta de cavallo y fuessen los ciento a pro-
var de entrar en Alcoy […] llegaron a Alcoy a la que salía el sol, y 
quisieron entrar por do está agora el monasterio de los frayles de 
S. Agustín, a la plaça llamada de S. George. Poca resistencia ha-
via en la puerta, y fácilmente la entraran, sino fuera por la buena 
costumbre que aquel pueblo tenía de oyr cada día missa la pri-
mera cosa que hazian de buena mañana, hallaronse todos quasi 
ayuntados en la Yglesia: y a las primeras bozes acudieron allí con 
sus armas, hasta el clérigo que dezia la missa, llamado mossén 
Torregossa, salió revestido como estava con un dalle que halló a 
mano (es una especie de arma, con que se pelea contra los ca-
vallos, mas que contra los peones) y fue tanta la resistencia que 
hizieron, que los echaron de la puerta a los Moros, arredrandoles 
lexos de sus muros. Murieron allí muchos de los Moros, entre 
los quales fue Alazarch. Acaeció allí una cosa que cuentan los de 
aquel pueblo, y lo he hallado escrito en muchos libros antiguos 
de aquel tiempo, y es. Que a la que estavan los Moros lidiando 
a la puerta, que no era llegado el golpe de la gente, vieron los 
Moros correr por encima del muro un cavallero armado con su 
cavallo, de que se espantaron mucho, y tuvieron que aquel era 
Hualy, que nosotros llamamos san George”55.

Gracias a esta tradición local, la ciudad de Alcoi ha pasado a ser, con el tiempo, 

el testimonio valenciano más firme del culto popular hacia san Jorge, mucho 

más que la propia ciudad de Valencia pues, en 1707, tras la victoria borbónica 

sobre las armas valencianas en el contexto de la guerra de Sucesión, fue abo-

lida la Compañía del Centenar de la Ploma junto con la fiesta anual en honor 

de su patrón. En cambio, en Alcoi, el recuerdo de la visión del santo, sucedida 

precisamente un 23 de abril, mientras sobrevolaba los muros de la ciudad lan-

zando dardos contra los sublevados a las órdenes del caudillo Al-Azraq, toda-

vía resulta poderosa dentro del imaginario visual local. Su imagen narrativa 

ha resultado prototípica a partir del grabado realizado por el litógrafo Antonio 

Pascual y Abad en 1845. Esta conocida imagen tomaba como fuente literaria 

primera el pasaje de la Crónica de Beuter, leyenda que también citaron de ma-

nera sucinta Jayme Prades56 y Jaume Bleda. Posteriormente, Vicente Carbonell 

añadiría la descripción del caballero celestial y la acción mortífera contra los 

sarracenos: 

“Sucedió, que á la que amaneció el día acometieron los Moros, 
los quales hallaron poderosa resistencia en los pocos que allí es-

55	 Beuter, Segunda Parte de la Corónica de Valencia, cap. 55, pp. 315-316.
56	 Prades, Historia de la adoración y uso de las santas imágenes, libro III, cap. 8:4, p. 267.



267/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

tavan, con el auxilio de un Cavallero brioso, que sobre los muros 
vieron los Moros en un cavallo blanco, con una Cruz roja en sus 
pechos, que arrojando un dardo que llevava en su mano, y reco-
brándole repetidas vezes hazia notable destrozo en los Moros”57.

La presencia del padre Torregrosa, quien, después de oficiar misa, encabezó 

la improvisada milicia alcoyana sólo armado con una hoz, fue también incor-

porada a la leyenda por Escolano: “En tanto se adelantó el Sacerdote con una 

visarma, y se opuso sólo a la porfía de los enemigos”58. Por último, hay que 

destacar también la coincidencia de Carbonell con Beuter al señalar que fueron 

los moros, una vez más, quienes reconocieron en la figura del caballero sobre-

natural al patrón san Jorge:

“Estos dixeron, que si los Alcodianos avian salido vitoriosos, de-
vian el triunfo al Cavallero que avian visto sobre los muros, a quien 
ellos llamavan Hualy, y nosotros San Jorge, en cuyo día sucedió 
tan memorable vitoria, como en confirmación permitió el Cielo 
que quedaran estampadas las huellas del cavallo en los muros”59.

Puede que uno de los primeros ejemplos visuales sea un conjunto escultóri-

co polícromo datado en el siglo XVIII y conservado en la colección de Emilio 

Trelis Blanes60. Obra posiblemente de escuela valenciana o murciana, presenta 

aspectos muy parecidos al tipo iconográfico de Santiago caballero, con la ex-

cepción que el santo capadociano no lleva espada sino lanza. Con ella ataca a 

tres soldados musulmanes sorprendidos y pisoteados por el caballo. En 1811, 

Miquel Gironés encargó al escultor alcoyano José Pérez Broquer una escul-

tura del santo patrón montado sobre un caballo blanco, vestido a la romana 

y lanzando las flechas en el momento de la visión. A pesar del estilo ingenuo 

y sencillo de esta composición, la imagen tuvo un gran éxito en la ciudad e, 

incluso, fue sacada para la celebración de varios actos religiosos y civiles or-

ganizados en sus fiestas patronales, así como también para conmemorar los 

actos del sexto centenario61. Desgraciadamente, la escultura, que con posterio-

ridad pasaría a la parroquia de Santa María, fue destruida en 1936. La misma 

suerte corrió una imagen parecida a la anterior realizada en 1866 por Francisco 

57	 Carbonell, Vicente. Célebre centuria que consagró la Ilustre y Real Villa de Alcoy a honor y culto 
del Soberano Sacramento del Altar (que sea siempre alabado) en el año 1668. Coloma, Rafael 
(ed.). Alacant, Caja de Ahorros de Alicante, 1976 [1672], cap. 1, p. 229.

58	 Escolano, Década primera de la insigne y coronada Ciudad, libro IX, cap. 42, 3, col. 1338.
59	 Carbonell, Célebre centuria que consagró la Ilustre y Real Villa de Alcoy, cap. 1, p. 231.
60	 Espí Valdés, Adrián. “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge hasta el siglo XIX”. Alcoy. 

Fiesta de San Jorge. Moros y Cristianos. Asociación de San Jorge (ed.). Alcoy, Ayuntamiento de 
Alcoy, 1974, pp. 65-68, p. 68.

61	 Detalla las vicisitudes de esta imagen Coloma Payá en el Libro de las fiestas de Moros y 
Cristianos de Alcoy, Alcoy, 1962. Citado por Espí Valdés, Adrián. ¡Sant Jordi, firam, firam! 
Breve estudio en torno al culto de San Jorge ‘matamoros’ en el antiguo reino de Valencia y 
especialmente en la ciudad de Alcoy. Valencia, Sucesores de Vives Mora, 1962, pp.  35-36.



268 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

Pérez Figueroa -hijo de José Pérez Broquer-, a cargo de la Junta Directiva de la 

Asociación de San Jorge62. 

A partir de la segunda mitad de este siglo, y sobre todo a lo largo del siguien-

te, encontramos que la variante iconográfica georgiana en Alcoi cobrará un 

sentido netamente local y sensiblemente diferente a la configuración icónica 

anterior. Esta vinculación fue potenciada por el romanticismo como elemen-

to fundacional de la identidad local, relacionándose no sólo con el elemento 

religioso sino también con el festivo, materializado en las famosas fiestas de 

moros y cristianos. Es en este periodo cuando aparecen aquellos elementos 

significantes propios que definirán esta imagen narrativa de origen alcoyano: 

la presencia de los muros de la ciudad, el uso del dardo como arma arrojadiza 

por parte del santo o la inclusión del padre Ramón Torregrosa en un bando y 

del caudillo Al-Azraq en el otro. Por otro lado, en el contexto festivo local, y 

siguiendo esta misma visualidad, resulta significativa la representación teatra-

lizada, desde 1882, de la aparición del santo sobre las almenas de un castillo, 

siendo un niño el encargado de encarnar la figura del caballero sagrado, en 

medio de una escenografía ingenua y mágica.

Otro soporte de difusión del patronazgo de san Jorge en Alcoi serían las distin-

tas estampas locales impresas a lo largo del siglo XIX. Una de las primeras es 

la ilustración de los textos de las embajadas publicadas en 1838, obra de Fran-

cisco Cabrera Lorens63. La más conocida, sin embargo, resultará la realizada 

en 1845 por el alcoyano afincado en Valencia Antonio Pascual y Abad, titulada 

Memorable victoria... Este sitúa al santo victorioso sobre sus enemigos, cabal-

gando entre nubes junto la muralla alcoyana en el momento álgido de la ba-

talla. Sujeta la lanza con intención de herir al caudillo rebelde, mientras salen 

por la Puerta de San Marcos, conducidos por el padre Torregrosa, los cristianos 

dispuestos a defender la ciudad del asedio de los soldados sarracenos, imagi-

nados con ropas a la turca, espadas curvas y medias lunas con que coronan 

sus banderas64. En 1846, el grabador Pedro Martí Casanova hizo una tercera 

litografía para ilustrar una hoja de Gozos editada por José Martí. La imagen, 

a pesar de ser de menor calidad artística, seguía los parámetros establecidos 

por Pascual y Abad, aunque eliminaba la figura del padre Torregrosa. Poste-

62	 Espí Valdés, ¡Sant Jordi, firam, firam!, p. 38 e “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge 
hasta el siglo XIX”, p. 67.

63	 Ibidem, p. 68.
64	 De ese mismo año es una versión del mismo autor de carácter mucho más conceptual, con san 

Jorge barbado en primer término, y no sobre las murallas, vestido como un caballero cruzado 
mientras lanza sus dardos a tres sarracenos que yacen derrotados a sus pies: Espí Valdés, ¡Sant 
Jordi, firam, firam!, p. 37. Así mismo, en 1864 Pascual y Abad hizo una reimpresión de esta 
imagen con ligeras variantes: Espí Valdés, “Valencia creadora de san Jorge matamoros”, pp. 29 
y 65 e “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge hasta el siglo XIX”, p. 68.



269/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

riormente, y en recuerdo del sexto centenario, en 1876, la imprenta Monllor y 

Aura publicaría una estampa anónima con una imagen mucho más sintética. 

Iluminado por los rayos del sol, el caballero santo lanza sus dardos hacia tres 

sarracenos derrotados a sus pies, en una configuración icónica que acabará 

imponiéndose en el medio local. 

Imagen Nº6. Francisco Laporta Valor, Visión de san Jorge durante el asedio a 

Alcoi, 1874. Museu Alcoià de la Festa, Alcoi (Alicante).

Fuente: fotografía del autor.

En esa misma segunda mitad de siglo, y con motivo de la finalización de la 

iglesia dedicada a la Virgen de los Desamparados en 1852, fue llevada a cabo la 

decoración del templo por el pintor valenciano Vicente Castelló Amat. Sobre el 

muro del crucero representó en lienzo la visión del santo sobre los muros de la 

ciudad, con presencia nuevamente del padre Torregrosa encabezando a su pue-

blo en la lucha contra los atacantes65. Algo posterior, de 1874, es un óleo sobre 

lienzo realizado por el pintor alcoyano Francisco Laporta Valor, hoy conservado 

65	 Espí Valdés, “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge hasta el siglo XIX”, p. 68.



270 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

en la Sala Georgina del Museu Alcoià de la Festa (Imagen Nº6). En él, el santo 

caballero está a punto de lanzar un dardo sobre los musulmanes derrotados. 
San Jorge cabalga sobre las nubes en medio de la batalla, donde se puede ver 
también al padre Torregrosa en segundo término y, al fondo, la ciudad asedia-
da66. También puede citarse un lienzo fechado en la segunda mitad del siglo XIX, 
en colección particular alcoyana, donde se representa el santo acompañado de 
unos querubines que están atacando a los enemigos con sus flechas. En él vuel-
ve a aparecer el padre Torregrosa, empuñando un crucifijo y no la hoz citada por 
las fuentes literarias67. Asimismo, pueden señalarse varios lienzos anónimos e 
incluso una pieza textil de seda para uso litúrgico de finales de siglo XIX, conser-
vados todos ellos en el Museu Alcoià de la Festa. Más tarde y siguiendo esta tra-
dición local, entre 1899 y 1900, y durante las obras de restauración de la antigua 
parroquia de Santa María, fueron pintados en los muros laterales del crucero, 
por Arturo Mélida, dos episodios relativos al santo: la presentación de san Jorge 
ante el emperador y la visión sobre los muros de Alcoi68. 

Otro caso notable, con intencionalidad historicista, es el que realizaría el al-
coyano Fernando Cabrera Cantó en 1921 sobre el ábside de la iglesia de San 
Jorge. El pintor quiso captar el momento en que los musulmanes, imaginados 
como magrebíes, quizás en recuerdo de las guerras coloniales españolas sos-
tenidas en el norte del Marruecos, escapan apresuradamente ante la fuerza de 
los alcoyanos, ataviados como caballeros cruzados69. En medio de las tropas 
sarracenas, se destaca la figura de Al-Azraq, herido en el pecho por la flecha 
lanzada por el santo caballero. Esta tradición puede tener su fuente literaria 
directa en la historia del rey Jaime I escrita por el obispo Miedes, en la cual 
se afirma que: “Su capitán Alazarch (fue) cruelmente herido duna saetada de 
la qual murió allí luego”70. Sin embargo, lo que desconocía seguramente este 
autor es que el caudillo musulmán no murió aquel 23 de abril sino unos días 
más tarde, el 5 de mayo. 

En este recorrido diacrónico por las imágenes alcoyanas, también debe ser 
mencionada la escultura realizada en 1940 por José Rabasa, conocida popu-
larmente como el Sant Jordi Gran. Venerada en su iglesia titular, es utilizada 
como imagen procesional. Se trata de una escultura monumental inspirada 
en la imagen realizada por Francisco Laporta, con la única variación de las 
diferentes posturas de los musulmanes abatidos. Del mismo José Rabasa es 

66	 Espí Valdés, ¡Sant Jordi, firam, firam!, p. 42 e “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge 
hasta el siglo XIX”, p. 68.

67	 Espí Valdés, “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge hasta el siglo XIX”, p. 67.
68	 Sanfelipe, Vicedo. Guía de Alcoy, 1925, p. 107. Citado por Espí Valdés, “Iconografía alcoyana de 

nuestro señor San Jorge hasta el siglo XIX”, p. 67.
69	 Espí Valdés, ¡Sant Jordi, firam, firam!, p. 42.
70	 Gómez Miedes, La historia del muy alto e invencible rey Don Iayme de Aragón, libro XX, cap. 10.



271/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

otro San Jorge de menores dimensiones que, representado como un niño, va 
vestido con armadura a la romana y sostiene una bandera crucífera y palma de 
martirio. Está situado de pie sobre un pedestal formado por las cabezas de los 
sarracenos vencidos, manteniendo así el discurso retórico-visual de la derrota 
y humillación de los enemigos de la fe, una imagen conceptual de creación y 
ámbito totalmente local que también se encontraba en la iglesia de la Virgen de 
los Desamparados de Alcoi y que fue destruida durante la guerra civil71.

Imagen Nº7. Francesc Dasí Ortega, San Jorge (de la Transición), tercer cuarto 

del siglo XIX. Museu Alcoià de la Festa, Alcoi (Alicante).

Fuente: fotografía del autor.

Por último, merecen nuestra atención algunas imágenes locales realizadas so-

bre pintura cerámica. Resulta muy interesante, por insólita, una representación 

de san Jorge con el dragón, conocida como San Jorge de la Transición, pintada 

sobre un panel cerámico y atribuida a Francesc Dasí Ortega72 (Imagen Nº7). 

Fechada en el tercer cuarto del siglo XIX, procede de la calle de San Nicolás, 

y en la actualidad se conserva en el Museu Alcoià de la Festa. Se trata de una 

71	 Reproducido fotográficamente en la Guía de Alcoy de Vicedo Sanfelipe de 1925.
72	 Segura, Josep Maria; Navarro, Beatriu y Cebrián, Josep Lluís. Taulelleria devocional d’Alcoi 

(segles XVIII i XIX). Alcoi, Ajuntament d’Alcoi, 2019, pp. 262-263.



272 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

configuración híbrida ciertamente atractiva, pues fusiona la imagen del san-

to arremetiendo con su lanza contra un dragón alado mientras es observado, 

en segundo término, por tres musulmanes, vestidos a la turca, con chalecos 

y turbantes de la media luna, en actitud no beligerante, sino como simples 

espectadores de la escena. ¿Tendríamos que interpretarlo, por lo tanto, como 

una duda del autor para no poner a los sarracenos a los pies del caballo? ¿O 

los incluyó intencionadamente para relacionarlos simbólicamente con el dra-

gón, como enemigos a combatir, en un nuevo ejemplo de interconexión entre 

alteridad y fauna maligna? O, por otro lado, y por la indumentaria de los re-

presentados, ¿deberíamos relacionarlo con la escenografía festiva propia de la 

famosa celebración de moros y cristianos de Alcoi?73.

Imagen Nº8. Pseudo-Mollà, San Jorge, 1870-1880.  

Museu Alcoià de la Festa, Alcoi (Alicante).

Fuente: fotografía del autor.

73	 Esta asociación simbólica de carácter negativo entre los moros y el dragón puede encontrarse de 
manera parecida en algunas leyendas populares donde se narra cómo algunos musulmanes, en 
venganza por su derrota, dejaron abandonado en el territorio un dragón que destruía cosechas y 
ganados , hasta que un valeroso caballero se enfrentó a él y lo venció con su espada. Es el caso 
de la leyenda de Otger Cataló, recogida por Josep M. Batista y Roca y citada por Roma, Josefina. 
“Sant Jordi i el drac. Les quatre maneres de matar dracs”. L’Avenç, Nº235, 1999, pp. 36-42.



273/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

También sobre pintura cerámica, y del mismo autor, conviene citar un San 

Jorge fechado en el tercer cuarto de siglo XIX y en paradero desconocido, 

originario de la calle San Juan de esta localidad. En este caso, el santo a 

caballo derrota con su lanza a tres enemigos vestidos de modo convencional 

con los típicos turbantes, armillas y fajas propias de la indumentaria festi-

va74. Así como también, otro ejemplo del mismo autor firmado y fechado en 

1780-1790, procedente del Mas de Barberà (Ibi) -propiedad de una familia 

alcoyana- y conservado en el Museu del Taulell de Onda75. De menor calidad 

artística, y realizado en un obrador de la ciudad de Valencia hacia la últi-

ma década del siglo XIX, es un panel cerámico anónimo conservado en la 

fachada de una casa de la calle San Jorge de Alcoi inspirado en la imagen 

escultórica procesional, y otro más, obra del pintor Francesc Tos, realizado 

en la misma fecha y conservado en la antigua fábrica de tintes de Espí en el 

Huerto de San Jorge de Alcoi76. Para finalizar, también son atribuibles a un 

autor anónimo, seguidor del estilo del pintor ceramista Miquel Mollà, varios 

paneles protagonizados por san Jorge en su victoria sobre los sarracenos. El 

de mayor interés, a pesar de su estilo ingenuo, es el procedente de la avenida 

de la Alameda y conservado en el Museu Alcoià de la Festa (Imagen Nº8). En 

él, lo más singular es la hibridación icónica entre el santo vencedor del dra-

gón y el matamoros, pues bajo sus pies es representado un dragón serpenti-

forme que surge de entre cuatro sarracenos vencidos77. Se trataría, pues, de 

otro caso curioso, propio del siglo XIX y dentro del ámbito local alcoyano, de 

interconexión visual de la alteridad con la fauna asociada al mal.

CONCLUSIONES

A lo largo de este estudio hemos analizado cómo, en función de los distintos 

contextos culturales e históricos, el tema de la visión del caballero san Jor-

ge en diversas batallas ocurridas en los territorios de la antigua Corona de 

Aragón fue desarrollado en las crónicas y en las imágenes, con una serie de 

particularidades propias de cada región y época, pero dentro de una evidente 

unidad conceptual. El análisis iconográfico de todas ellas nos ha permitido 

explorar, a partir de un mismo tema, la variabilidad de cuatro batallas concre-

tas, cuya proyección visual fue plasmada por las fuentes literarias siguiendo 

una disposición icónica determinada y diferente.

74	 Segura, Navarro y Cebrián, Taulelleria devocional d’Alcoi, pp. 270-271.
75	 Ibidem, pp. 278-279. 
76	 Ibidem, pp. 252-257.
77	 Ibidem, pp. 298-299 y 304-305.



274 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

En el caso de la conquista de Mallorca, la representación se caracteriza por la 

presencia del ejército cristiano ante los muros de la ciudad, desarrollándose 

posteriormente una variante de cierta trascendencia local al incluirse la figu-

ra del fraile dominico Miquel Fabra, quien vence en la batalla. Por otro lado, 

la visión de san Jorge en la batalla de Alcoraz se distingue por la presencia 

continuada de las cuatro cabezas de musulmanes vencidos, alegoría visual 

de la victoria militar y religiosa que subraya la idea de la violencia legitimada 

por lo sagrado en la construcción política e identitaria del reino de Aragón.

Las representaciones visuales de la batalla del Puig, por su parte, se concre-

tan mayoritariamente en el protagonismo otorgado al monarca Jaime I en la 

victoria, a pesar del evidente anacronismo. Aunque los detalles históricos no 

concuerdan con esta representación, su presencia visual subraya la conexión 

entre el monarca aragonés y san Jorge como protector de la dinastía y del 

reino. Por último, en las imágenes de la visión del santo capadociano durante 

el asedio a la ciudad de Alcoi destacan algunos localismos, como la inclusión 

de las murallas, el uso de flechas como arma por parte del santo y la figura 

del padre Ramón Torregrosa, elementos que fueron potenciados por el ro-

manticismo como argumento fundacional de la identidad local.

Así pues, vemos cómo las imágenes narrativas de la visión de san Jorge 

en determinadas batallas han generado en los siglos pasados un constructo 

ideológico-cultural exaltador de la violencia sagrada a través de la idea de la 

protección de un caballero celestial en contextos de conflicto religioso. Pa-

trón especial de la monarquía aragonesa y auxilio divino en la guerra santa, 

su representación visual y literaria simbolizó la creencia del triunfo del cris-

tianismo sobre los enemigos de la fe, llegando a convertirse incluso en un 

símbolo de identidad cultural y espiritual en los antiguos territorios de la Co-

rona de Aragón. Sin embargo, a pesar de la fuerza narrativa de esta imagen, 

su proyección no tuvo ni la fuerza ni el éxito que sí tuvo la representación del 

santo capadociano luchando contra el dragón, imagen universal convertida 

en tutelar del estamento nobiliario y protectora de numerosas ciudades y 

territorios, ni tampoco la repercusión que gozó el apóstol Santiago como 

matamoros, mucho más difundido en época moderna gracias al patrocinio 

de la Monarquía Hispánica.

La vinculación de las imágenes de san Jorge con una serie de batallas con-

cretas localizadas en Mallorca, Huesca, Valencia y Alcoi, más allá de la pre-

cisión histórica y de los estereotipos incorporados a ellas, obedecen a las 

configuraciones y parámetros contextuales propios de su tiempo y, a su vez, 



275/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

se constituyen en agentes culturales generadores de un discurso visual de-

terminado. Su recuerdo, tanto en la literatura como en el arte, no sólo fue 

utilizado para exaltar valores religiosos y militares, sino también para conso-

lidar identidades vernáculas, conectando estos episodios locales con temas 

universales como la lucha entre el bien y el mal o la intervención divina en la 

historia humana.



276 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes impresas
Aynsa, Diego de. Fundación, excelencias, grandezas, y cosas memorables de la 
antiquísima ciudad de Huesca. Huesca, Ayuntamiento de Huesca, 1987 [1619].

Beuter, Pere Antoni. Primera part de la Història de València. Escartí, Vicente 
Josep (ed.). Valencia, Universitat de València, 1998 [1538].

Beuter, Pere Antoni. Segunda Parte de la Corónica general de España y espe-
cialmente de Aragon, Cathaluña y Valencia. Escartí, Vicente Josep (ed.). Valen-
cia, Generalitat Valenciana, 1995 [1604].

Bleda, Jaume. Corónica de los moros de España. Valencia, Bibl. Valencia-
na-Ajuntament de València-Universitat de València, 2001 [1618].

Boyl, Francisco. N.S. del Puche, camara angelical de María Santíssima... Valen-
cia, Silvestre Esparsa, 1618.

Carbonell, Pere Miquel. Cròniques d’Espanya. Alcoberro, Agustí (ed.). Barcelo-
na, Barcino, 1997 [1547].

Carbonell, Vicente. Célebre centuria que consagró la Ilustre y Real Villa de Alcoy a 
honor y culto del Soberano Sacramento del Altar (que sea siempre alabado) en el 
año 1668. Coloma, Rafael (ed.). Alacant, Caja de Ahorros de Alicante, 1976 [1672].

Crónica de Pere III el Cerimoniós. Cortadellas, Anna (ed.) Barcelona, Edicions 
62, 1995.

Crònica General de Pere III el Cerimoniós dita comunament Crònica de Sant 
Joan de la Penya. Soberanas, Amadeu (ed.). Barcelona, Alpha, 1961.

Crónica navarro-aragonesa o Crónica de los Estados peninsulares. Ubieto Arte-
ta, Antonio (ed.). Granada, Universidad de Granada, 1955.

Desclot, Bernat. Crònica. Coll i Alentorn, Miquel (ed.). Barcelona, Edicions 62, 
1999 [1982].

Diago, Francisco. Anales del Reyno de Valencia, que corre desde su población, 
después del diluvio hasta la muerte del Rey don Jaime el Conquistador. Valen-
cia, Pedro Patricio Mey, 1613.

Escolano, Gaspar. Década primera de la historia de la insigne y coronada Ciu-
dad y Reyno de Valencia. Valencia, Pedro Patricio Mey, 1610.

Gómez Miedes, Bernardino. La historia del muy alto e invencible rey Don Iay-
me de Aragón, primero deste nombre, llamado el Conquistador. Valencia, Viu-
da de Pedro de Huete, 1584.

Historia de la Corona de Aragón (la más antigua de la que se tiene noticia) co-
nocida generalmente con el nombre de San Juan de la Peña. Parte aragonesa. 
Ximénez de Embún, Tomás (ed.). Zaragoza, Imprenta del Hospicio, 1876.

Illescas, Gonzalo de. Historia pontifical y catholica, en la qual se contienen las 
vidas y hechos notables de todos los Summos Pontífices romanos... Zaragoza, 
Domingo de Portonarijs Ursino, 1583.

Jaume I. Crònica o Llibre dels Feits. Soldevilla, Ferran (ed.). Barcelona, Edi-
cions 62, 2000 [1982].

Marsili, Pere. Crònica. Quadrado, José María (ed.). Historia de la conquista de 
Mallorca, Palma, Imprenta y librería de D. Estevan Trias, 1850. 



277/
Enric Olivares Torres

Leyendas y representaciones visuales del caballero  
San Jorge en las batallas de la Corona de Aragón

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

Muntaner, Ramon. Crònica. Escartí, Josep Vicent (ed.). Valencia, Institució Al-
fons el Magnànim, 1991.

Prades, Jayme. Historia de la adoración y uso de las santas imágenes y de la 
imagen de la Fuente de la Salud. Valencia, Felipe Mey, 1596.

Puigpardines, Berenguer de. Sumari d’Espanya. Iborra, Joan (ed.). Valencia, 
Universitat de València, 2000.

Vagad, Gauberto Fabricio. Coronica de Aragón. Zaragoza, Cortes de Aragón, 
1996 [1499].

Zurita, Gerónimo. Anales de la Corona de Aragón. Ubieto Arteta, Antonio y 
Ballesteros, Laureano (eds.). Valencia, Anubar, 1968. 

Bibliografía
Alós-Moner, Ramón. “El patronatge de Sant Jordi”. Butlletí del Centre Excursio-
nista de Catalunya, Nº256, 1916, pp. 120-125.

Alós-Moner, Ramón. Sant Jordi. Patró de Catalunya. Barcelona, Barcino, 1926.

Amades, Joan. “Leyendas de San Jorge”. San Jorge. Revista trimestral de la 
Excelentísima Diputación de Barcelona, Nº11, 1953, pp. 18-30.

Balaguer, Federico. “El santuario y la cofradía oscense de San Jorge”. Argenso-
la. Revista de Ciencias Sociales del Instituto de Estudios Altoaragoneses, Nº47-
48, 1961.

Canellas López, Ángel. “Leyenda, culto y patronazgo en Aragón del señor san 
Jorge, mártir y caballero”. J. Zurita. Cuadernos de Historia, Nº19-20, 1966-1967, 
pp. 7-22.

Carreras Candi, Francesc. “Sant Jordi y lo simbólich drach”. Butlletí del Centre 
Excursionista de Catalunya, Nº207, 1912, pp. 117-123.

Carreras Candi, Francesc. “Introducció de la festa de Sant Jordi en la Corona 
d’Aragó”. Butlletí del Centre Excursionista de Catalunya, Nº256, 1916, pp. 113-120.

Catalá Gorgues, Miguel Ángel. “Iconografía de Jaime I el Conquistador”. Garín, 
Felipe M.; Gavara, Joan y Aleixandre, Francisca (comps.). Jaime I. Memoria y 
mito histórico. Valencia, Generalitat Valenciana, 2009, pp. 41-69.

Cingolani, Stefano M. Sant Jordi. Una llegenda mil·lenària. Barcelona, Editorial 
Base, 2014. 

Domínguez Rodrigo, Javier. El Puig de Santa María. Aproximación histórica y 
valoración crítica. Valencia, Publitrade, 1992.

Domínguez Rodrigo, Javier. La Ermita de San Jorge de El Puig. Arquitectura e 
iconografía. Valencia, Ediciones Generales de la Construcción, 2003.

Espí Valdés, Adrián. ¡Sant Jordi, firam, firam! Breve estudio en torno al culto 
de San Jorge ‘matamoros’ en el antiguo reino de Valencia y especialmente en 
la ciudad de Alcoy. Valencia, Sucesores de Vives Mora, 1962.  

Espí Valdés, Adrián. “Valencia creadora de san Jorge matamoros”. Valencia 
Atracción, abril 1964, pp. 12-13.

Espí Valdés, Adrián. “Iconografía alcoyana de nuestro señor San Jorge hasta 
el siglo XIX”. Alcoy. Fiesta de San Jorge. Moros y Cristianos, Alcoi, Ayto. Alcoy, 
1974, pp. 65-68.



278 / H I S T O R I A  3 9 6

Historia 396, Valparaíso v. 16, n. 1, pp. 247-278, ene-jun. 2026

Ferre Puerto, Josep A. “Retaule de Sant Jordi de Jérica”. Recuperem patrimo-
nio, Nº4. Valencia, Generalitat Valenciana, 2001.

Granell Sales, Francesc. Jaume I en la València baixmedieval. La memòria del 
rei a través de la seua imatge. Valencia, Universitat de València, 2024.

José i Pitarch, Antoni. “Retablo de San Jorge”. La Luz de las Imágenes. Segor-
be, Valencia, Generalitat Valenciana, 2001, pp. 316-317.

José i Pitarch, Antoni. “Retablo de San Jorge”. Benito Doménech, Fernando 
(comp.). La Edad de Oro del Arte Valenciano. Rememoración de un centenario. 
Valencia, Generalitat Valenciana, 2009, pp. 146-147.

Kauffmann, C. M. The altar-piece of St. George from Valencia. Londres, Victoria 
and Albert Museum, 1970.

Llabrés, Gabriel. “Asalto a la ciutat de Mallorca en 1229”. BASL, 1901-1902, pp. 
237-241.

Montero Tortajada, Encarna. “París 1864. La compra del retablo del Centenar de 
la Ploma por el South Kensington Museum”. Arciniega, Luis y Serra, Amadeo 
(eds.). Recepción, imagen y memoria del arte del pasado. Valencia, Universitat 
de València, 2018, pp. 367-392.

Olivares Torres, Enric. “L’ideal d’evangelització guerrera. Iconografia dels ca-
vallers sants”. Tesis de Doctorado en Historia del Arte, Universitat de València. 
Valencia, 2015. 

Olivares Torres, Enric. “La imatge heroica de fra Miquel de Fabra, un miles 
christi dominic en les conquestes de Mallorca i València”. Ars Longa: cuadernos 
de arte, Nº25, 2016, pp. 143-155.

Olivares Torres, Enric. “Estereotipos y convencionalismos en batallas. El caso del 
retablo de san Jorge del Centenar de la Ploma”. Gil, Yolanda; Alba, Ester y Guinot, 
Enric (eds.). La orden de Montesa y San Jorge de Alfama. Arquitecturas, imáge-
nes y textos (ss. XIV-XIX). Valencia, Universitat de València, 2019, pp. 243-266.

Palou, Joana M. “Història del retaule de Sant Jordi de Pere Niçard: La confra-
ria dels cavallers i la festa de l’estendard”. Llompart, Gabriel y Ruiz i Quesada, 
Francesc (comps.). El cavaller i la princesa. El Sant Jordi de Pere Nisard i la 
ciutat de Mallorca. Palma de Mallorca, Consell de Mallorca, 2001, pp. 22-31.

Roma, Josefina. “Sant Jordi i el drac. Les quatre maneres de matar dracs”. 
L’Avenç, Nº235, 1999, pp. 36-42.

Ruiz i Quesada, Francesc. “La Badia de Palma, un marc per a la lluita de Sant 
Jordi i el drac”. Llompart, Gabriel y Ruiz i Quesada, Francesc (comps.). El cava-
ller i la princesa. El Sant Jordi de Pere Nisard i la ciutat de Mallorca. Palma de 
Mallorca, Consell de Mallorca, 2001, pp. 32-43.

Segura, Josep Maria; Navarro, Beatriu y Cebrián, Josep Lluís. Taulelleria devo-
cional d’Alcoi (segles XVIII i XIX). Alcoi, Ajuntament d’Alcoi, 2019.

Sevillano Colom, Francesc. El ‘Centenar de la Ploma’ de la ciutat de València 
(1365-1711). Barcelona, Rafael Dalmau, 1966.

Recibido el 21 de enero de 2025
Aceptado el 18 de marzo de 2025

Nueva versión: 13 de abril de 2025


